#### آيةُ الله جَوَٰاديۡ آمنيٰ

# اسرادانمادة



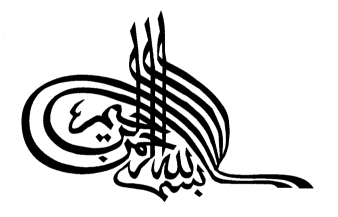




**AL-Shia electronic School** 

أسرار الصلاة





## أسرارالصلاة

#### آيةُ الله جَوْلِدِي آمني ق



AL-Shia electronic School



جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٩م

للطباعة والنشر والتوزيع



بئر العبد ـ خلف محطة دياب

تلفاكىن : 49611 (+9611) - 27 (25 (1690+) تلفاكىن : 49611 (+9613) - 25 (1990+) يېروت ـ لېناق (

E-mail: dar\_asafwa@hotmail.com

### بني النالج الحام

#### وإيّاه نستعبن

الحمد لله الذي يعلم السرّ وأخفى، والصلاة على صاحب سرّه اللّذي دنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى، وعلى أهل بيته اللّذين هم مواضع سرّه، وحُماة أمره، وعياب علمه، وموائل حكمه، وكهوف كتبه، وحبال دينه، بهم نتولى، ومن أعدائهم نتبراً إلى الله الله الله يكلّ سِرّ عنده علانية.

وبعد، فيقول العبد المُفتاق إلى الله الجواد، عبدالله الجوادي الطبري الآملي: هذه وجيزة حول أسرار الصلاة، معمولة ممّا ورثتها من السلف الصالح، أو سنح لي وأورثته للخلف الفالح، لتكون ذكرى لمن كان له قلب أو ألق السمع وهو شهيد، راجياً منه سبحانه أن يصونها عن شوب طلب ما سواه، وأن يجعلها خالصةً لوجهه الذي لابقاء لما عداه، وأن يصحّح عيبها، ويُكمِل نقصها، ويُتمَّ قصرها، ويُقرّب بعدها، حتى تصير كلِماً طيّباً يصعد اليه.

وحيث إنّ الصلاة عمود الدين: إن قبلت قبل ماسواها، وإن ردّت رُدّ ماسواها، وكلّ عمل تابعٌ للصلاة (١) تكون أسرارها أعمدة أسرار الدين، إن نيلت وشُوهدت أسرارها تُنال وتُشاهد أسرار ماعداها، فبالحَري أن يجاهد السالك ويجهد العارف لأن ينال ويشهد ما هو عمود أسرار الدين، حتى ينال الدين كلّه ويشهده تمامه، ويستظل تحت ولائه جلّ شأنه، يوم لاظل إلّا ظلّه.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: كتاب ٢٧ «كلّ شيء من عملك تَبّعٌ لصلاتك».

وليعلِم: أنَّ السرِّ في قبال العلن، كما أنَّ الغيب في قبال الشهادة، وهو على قسمن:

أحدهما: هو السرّ البحت، كالغيب المطلق.

وثانيهما: هو السرّ المقيّد والمقيس، كالغيب المضاف، كما أنّ العَلَن كالشهادة على قسمين: مطلق ومقيّد مقيس.

ولمّا كان معنى السرّ المقابل للعلن واضحاً بحسب المفهوم لم يحتج الى التفسير وإن كان بحسب الكنه في غاية الخفاء، وإذا أحرز وجوده ينتظم البحث الصناعي حينئذٍ من أنّ السرّ ما هو؟ وأنّه هل هو؟ وأنّه كم هو؟ ومادام لم يثبت وجوده لا يصحّ تقسيمه، كما لايصحّ ترتيب سائر مايتفرّع على وجوده.

والَّذي يدلّ على وجود السرّ للصلاة أمران:

الأوّل: ما يعمّها وما عداها بلا اختصاص لشيءٍ من ذلك.

والثاني: ما يختص بها، أو يختص بالأمر العبادي، سواء كان صلاة أو غيرها.

ثم اللَّذي يدل على وجود السرّ لكلِّ شيءٍ: إمّا عقليّ مشفوع بالنقليّ، وإمّا نقليّ مؤيّد بالعقليّ. فالبحث في مقامن:

المقام الأول: في الدليل العقلتي.

والمقام الثاني: في الدليل النقليّ.

#### أمّا المقام الأوّل فني الدليل العقليّ المشفوع بالدليل النقليّ

فهو: أنّ لكلّ شيءٍ موجود في العالم الطبيعيّ له وجودات أخر في العوالم الثلاثة السابقة عليه: من عالم المثال، وعالم العقل، وعالم الإله، يعني: أنّ لكلّ شيءٍ طبيعيً وجوداً مثاليّاً يشاهد بصورته المثالية، و وجوداً عقليّاً ينال بحقيقته، و وجوداً إلهيّا، إذ الإله هو بسيط الحقيقة، وهو كلّ الأشياء، وليس بشيءٍ منها، ولا يُنالُ

الوجود الإلهي للأشياء إلّا لله سبحانه ولمن فَنى فيه، يشاهد حينئذٍ - تلك الأشياء أيضاً، ولكن بلا شهود تعيّنها، كما لايشهد تعيّن نفسه.

والمعهود من غير واحدٍ من آل الحكمة هو: تثليث العوالم من الطبيعة والمثال والعقل؛ لعدم اتضاح قاعدة بسيط الحقيقة كلّ الأشياء لديهم، وأمّا المشهود للأوحدي منهم هو التربيع بعد اتضاح تلك القاعدة. فكلّ عال هو سرٌّ للداني، كما أنّه غيب له، الى أن ينتهي الأمر الى السرّ الصرف الّذي هو الغيب البحت.

ثم إنّ المثال الحق قد يكون مقيداً، وقد يكون مطلقاً؛ وذلك: إمّا بنحو الا تصال بالنفس، أو الانفصال عنه، أو بنحو آخر، وهكذا العقل: قد يكون مقيداً وقد يكون مطلقاً، وكل ذلك إنّها يصح أن يكون سرّاً إذا كان حقّاً موجوداً في نفس الأمر، تناله النفس المتحرّكة بجوهرها، لا ما نسجته يد الوهم أو لفّقته يد الخيال؛ لأنّه باطل ولا سرّله. وحيث إنّ البيان العرفاني موافق للبيان البرهاني يكون هذا التربيع مشهوداً لدى العارف الواصل، كما أنّه يكون معقولاً للحكيم الكامل، وتفصيل ذلك على ذمّة الحكمة المتعالية، وعلى كاهل العرفان النظري، وسيأتي الدليل القرآني المؤيّد لما نطق به البرهان وشاهده العرفان.

#### وأمّا المقام الثاني فني الدليل النقلي المؤيّد بالدليل العقلي

فهو: أنّ الصلاة كغيرها من العبادات ممّا بيّنه القرآن الحكيم، وكلّ ما بيّنه القرآن فله تأويل كما له تفسير، وله باطن كما له ظاهر، ولابد أن يكون التأويل ملائماً للتفسير، والباطن موافقاً للظاهر. والتأويل إنّما هو: أمر عيني لا ذهني، ومصداق خارجي لا مفهوم نفسي، وسيظهر ذلك التأويل يوم تُبلى السرائر، كما قال سبحانه: «هَلْ ينظرونَ إلّا تأويله يوم يأتي تأويله يقولُ الّذينَ نَسُوهُ من قبلُ قد

٢ \_\_\_\_\_ أسرار الصلاة

جاءت رُسُلُ ربِّنا بالحقِّ»<sup>(۱)</sup>.

والَّذي أنتجه هذا القياس الاقترانيّ المسوق على الشكل الأوّل البديهيّ الإنتاج هو: أنّ للصلاة تأويلاً يأتي ذلك التأويل يوم القيامة، وحيث إنّ للظاهر بطوناً متراقية بعضها فوق بعض فللصلاة بطون وتأويلات متدارجة بعضها فوق بعض، فينطبق على ما نظر إليه البرهان، وأبصره العرفان.

وممّا يدل أيضاً على أنّ للصلاة كغيرها من العبادات سِراً هو: أنّها من الموجودات المعدودة جزءاً من السماوات والأرض، أي: النظام العيني، وكلّ موجود هو جزء من النظام العيني العام فله غيب، كما أنّ له شهادة وقال سبحانه: «ولله غيب السموات والأرض وإليه يُرجَعُ الأمرُ كلّه»(٢)، وليس المراد هو خصوص ماغاب عنها، بل يشمل غيبتها أيضاً.

والَّذي أنتجه هذا القياس أيضاً هو: أنّ للصلاة غيباً كما أنّ لها شهادةً، وحيث إنّ للظاهر بطوناً وكلّ باطن فه وغيب للظاهر على ماتقدم من معقول البرهان ومشهود العرفان.

وممّا يدل أيضاً على أنّ للصلاة ولغيرها سرّاً بالتقريب المتقدّم قوله سبحانه: «وإن من شيءٍ إلّا عندنا خزائنُه وما نُنزّلهُ إلّا بقدر معلوم»(٣)، وقوله سبحانه: «وللهِ خزائنُ السمواتِ والأرض...»(١)؛ وذلك لأنّ الصلاة شيء خارجيّ على ما يأتي، فهي ممّا له خزينة، بل خزائن؛ لأنّ ظاهر الآية هو: أنّ لكلّ شيءٍ خزائن، لا أنّ لجموع الأشياء خزائن حتى يكون من باب وقوع المجموع قبال المجموع الآخر، فعليه يكون لكلّ موجودٍ طبيعيّ خزائن بعضها فوق بعض، فينطبق على تعدد العوالم حسما قرّر.

وحيث إنَّ القرآن الحاوي للصلاة وغيرها أيضاً شيء خارجيٌّ في عالم الطبيعة

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٣. (٣) الحجر: ٢١.

<sup>(</sup>٢) هود: ١٢٣. (٤) المنافقون: ٧.

فله بما فيه من المضامين خزائن إلهية، قد تنزّل القرآن من تلك الخزائن الطولية، كما أنّ الصلاة وغيرها معدودة من النظام الكياني المعبّر عنه بالسماوات والأرض فلها أيضاً خزائن، إذ للسماوات والأرض خزائن، ولمّا كانت تلك الخزائن عندالله سبحانه وما عندالله باق، وما عند غيره فان كما قال سبحانه: «ماعند كم يَثْفَدُ وما عندالله باق، أن ولمّا الصلاة موجودات خارجية مصونة عن النفاد، ولا تُنال إلّا بالصعود إليها بعد هجران النافد الزائل، إذ لا يمكن الوصول إلى الباقي إلّا بعد هجره الفاني؛ لأنّه حجاب لا محيص عن تركه.

وممّا يدل أيضاً على أنّ للصلاة ـ كغيرها ـ سراً قوله تعالى: «فسُبحانَ الّذي بيدهِ مَلكُوتُ كلِّ شيءٍ ملكوتاً يلائمه التسبيح، بخلاف المُلك الَّذي يناسبه التبارُك كها قال تعالى: «تباركَ الَّذي بيدهِ المُلكُ»، حيث إنّ التبارُك من الأسهاء التشبيهية، والسُبحان من الأسهاء التنزهية. ولمّا كان لكلّ شيء ملكوت ـ وهي أمر وراء المُلك، ومَن شاهدها كان من أصحاب اليقين كها قال تعالى في إبراهيم عليه السلام: «وكذلك نُريّ إبراهيم ملكوت السمواتِ والأرضِ وليكونَ من الموقنين» و فللصلاة أيضاً ملكوت تكون هي سرّها، وتلك الملكوت ثابتة؛ لأنّها بيد الله تعالى لا بيد المصلّي، ولا تنال تلك الملكوت السرّية الإ بعد السفر من المُلك.

ولعل قوله تعالى: «قبل أنزله الَّذي يعلم السرَّ في السموات والأرض» للميح إلى بعض ما مرّ؛ وذلك لأنّ وصف الله الَّذي أنزل القرآن بأنّه عالم السرَّ يُشعر بأنّ للقرآن المشتمل على ما فيه من المعارف والأخلاق والأحكام سراً فلجميع ما فيه أيضاً أسرار.

نعم، فرقٌ بين أن يقال: إنَّه عالم سرَّ السماوات والأرض، وأن يقال: هوعالم

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٦. (٣) الأنعام: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) يس: ٨٣.

السرِّ فيها؛ إذ الأوَّل دال على أنَّ لهما سراً دون الثاني، ولكنَّ وصف الباري المنزل للقرآن بأنَّه عالم السرِّ يُشعر بأنَّ للقرآن سراً، وإن كان فيا مضى غني وكفاية.

بقي أمرٌ هامٌّ، وهو: أنّ نطاق الدليل خاصّ بالموجود التكوينيّ، وهكذا ظاهر غير واحدة من الآيات المارة الذكر، لظهورها في الموجود العينيّ، وحيث إنّ الصلاة وغيرها من العبادات أمور اعتباريّة مؤلّفة من عدّة أشياءٍ لا وحدة لجموعها فلا وجود للمركّب منها، إذ الوجود مساوق الوحدة يدور معها حيثا دارت، فتى انتفت الوحدة في موردٍ ينتفي الوجود هناك ، ولمّا انتفت الوحدة الحقيقيّة للمؤلّف من تلك الأمور: كالركوع والسجود والقراءة والقيام والذكر والنيّة ونحوها فلا وجود للمركّب منها، وعليه فلا يندرج تحت الدليل العقليّ، ولا يشمله الدليل النقليّ؛ لاختصاصها ما له وجود عينيّ.

والحل هو: أنّ الأمر الاعتباريّ قد يكون اعتباريّاً محضاً لا مَنشأ له عدا الاعتبار الذي زمامه بيد المعتبر، وقديكون اعتباريّاً مستنداً الى موجودتكو ينيّ هوالمُصحّح له.

والقسم الأول من الاعتباري خارج عن البحث، كما أنّه خارج عن نطاق الدلل الدال على أنّ لكلِّ شيءٍ سرّاً.

والقسم الثاني منه داخل في البحث، كما أنّه مندرج تحت الدليل المذكور، إذ الَّذي يكون استناده إلى أمر تكوينيٍّ عينيٍّ يكون محكوماً بحكمه سعةً وضيقاً، فهناك وحدة حقيقيَّة يدور معها الوجود الحقيقيّ، فهناك سرّ تكوينيّ نصاً.

ثمّ إنّه يمكن أن يُستأنس ببيان آخر لإ ثبات السِرّ للصلاة، من حيث اشتمالها على القرآن الَّذي تكلّم به الله تعالى، وحيث إنّ المتكلّم قد تجلّى في كلامه وكتابه - كما قال أمير المؤمنين عليه السلام: «فتجلّى لهم سبحانه في كتابه، من غير أن يكونوا رأوه بما أراهم من قدرته» (١) - فيكون المتكلّم المتجلّي سرّاً وغيباً وباطناً في كلامه، فالقارئ المصلّي إذا تدبّر في القرآن الَّذي يقرأه في صلاته وتطهر عن دنس فالقارئ المصلّي إذا تدبّر في القرآن الَّذي يقرأه في صلاته وتطهر عن دنس

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١٤٧».

العصيان وتنزّه عن رَيْن الذنب، بل عن لؤث التعلّق بغير الله يراه بقلبه، أو يصل الى حدٍّ كأنّه يراه، ويعلم أنّه إن لم يكن يراه فإنّ الله سبحانه يراه قطعاً.

وهذا الوجه كما أنّه غير مُختصّ بالصلاة -لتحقّقه في غيرها أيضاً ممّا يقرأ فيه القرآن لا يعمّ جميع أحوال الصلاة أيضاً؛ لعدم جريانه في غير قراءة الفاتحة والسورة الأخرى وما يقرأ من القرآن حال الصلاة.

الى هنا انتهى الأمر الأول في نُبذرمما يدل عقلاً أو نقلاً على أنّ للعبادة الّي منها الصلاة سرّاً بلا اختصاص لذلك بها، أي: بالصلاة.

وأمّا الأمر الـثاني الباحـث عمّا يختصّ بالدلالة على أنّ لـلصلاة سرّاً فسيأتي إن شاء الله في ثنايا هذه الرسالة.

فتبيّن في هذا المدخل أمورٌ:

الأُوِّل: أنَّ السرِّ المقابل للعَلَن: إمَّا مطلق وإمَّا مقيَّد.

الثاني: أنَّ الدليل على وجود السرَّ للصلاة عامَّ وخاصّ.

الثالث: أنّ الدليل العام عقلي ونقلي.

الرابع: أنّ الأمر الاعتباري المعتمد على التكوين محكوم بحكم الأمر الحقيقي، بخلاف الأمر الاعتباري العاري عن الاعتماد المذكور.

الحامس: أنَّ الله سبحانه قد تجلَّىٰ في كتابه وكلامه.

السادس: أن المصلّي المتطهّر عن دنس التعلّق بما عدا الله تعالى: إمّا يشاهده بقلبه، وإمّا يصل إلى مقام الإحسان.

السابع: بعض أدلَّة السرِّ مختصّ بحال القراءة.

وحيث إن للصلاة مقدمات تتقدم ماهيها، وتعقيبات تتأخر عنها، ولكلِّ من الماهية وحاشيها أسرار خاصة فلذا يكون نضد هذه الوجيزة على فاتحة وصلات وخاتمة، بأن تكون الفاتحة كافلة لنزر من أسرار مقدماتها، وكل صلة من تلك الصلات الموصولة حاوية لئبند من أسرار أركانها وأجزائها المقومة لها، والخاتمة مشتملة لعدة من أسرار تعقيباتها، فها نحن نبدأ بعونه تعالى.

#### الفاتحة

#### في أسرار مقدمات الصلاة

لعلَّك كنتَ مقروع السمع بالمَيزبين السرّ والحكمة والأدب، حيث إنّ سرّ العبادة ـ كالصلاة ـ يرجع إلى ملكوتها ومافوقها، وما يؤول الى باطنها.

وأمّا حكمتها: فهي الغاية المترتّبة عليها من العروج، والنجاة عن الهَلَع و...

وأمّا أدب العبادة ـ كالصلاة ـ فيرجع إلى وصف المصلّي ، بأن يكون حاضر القلب، خاشع القالب، مستديم الذكر، صائناً عن الالتفات إلى غير المعبود، مع ماله من الأوصاف الظاهريّة المعهودة، فأين ذلك من السرّ؟ فبينها فرقان.

نعم، لا يُنال سِرَ الصلاة إلّا بحفظ الأدب، فالآداب عِللٌ معِدة، وأسباب ممدة لنيل نُبَذِمن أسرارها، إذ النيل الى الباطن لا يمكن إلّا لمن طهر ضميره، وصفا باطنه، وسلم قلبه، فكما أنّ ظاهر القرآن لا يمسه إلّا المتطهّر من الحدث، وباطن القرآن لا يمسه إلّا المتطهّر من دنس الذنب كذلك ظاهر الصلاة لا يأتيه إلّا المتوضّئ أو المغتسل، وباطنها لا يأتيه إلّا المتطهّر عن لوث النظر إلى غير المعبود الذي يُصلّى له، للزوم التناسب بين الشاهد والمشهود؛ لأنّ المحجوب والمضمور في نشأة لا يشاهد مافوقها، ولذا لا يشهد الحسّ ما يشاهده الخيال، كما لا يشهد الخيال ما يشاهده العقل.

وحيث امتاز سرّ الصلاة عن أدبها كامتياز سرّها عن حكمتها يلزم البحث عن خصوص أسرارها دون آدابها وإن تجشّم الغزاليّ، ووافقه غير واحدٍمن الأعلام نحو: زين الدين بن علي المشهور بالشهيد الثاني رحمه الله (٩١١- ٩٦٥هـق)، والمولى محسن القاساني اللقب بالفيض، وغيرهما من المتأخرين في البحث عن حضور القلب والإخلاص والنية، وما الى ذلك ممّا يرجع إلى آداب الصلاة، أو أوصاف المصلي، وأين ذلك من البحث عن أسرار الصلاة ولابتيّها؟ لأنّ سرّ الصراط السوي الى الصلاة هو غير سرّ السالك الى المصلّي وأن لا يسير على سرّ الصلاة وباطنها إلا سرّ المصلّي وباطنه؛ للزوم التناسب بين السالك والمسلك في العمل كلزوم التناسب بين العالم والمعلوم في النظر.

ثمّ إنّه وإن تقدّم في المدخل أنّ للعقل مدخلاً في إثبات الأسرار كالنقل والكشف إلّا أنّ ذلك فيا يرجع إلى الأمر العامّ والكلّيّ والمطلق والصرف، وأمّا الخاص والجزئيّ والمقيّد والمشوب فلا دخالة للعقل في شيءٍ من ذلك ؛ لعدم جريان البرهان العقليّ المأخوذ من المقدّمات الكلّية في الأمر الجزئيّ الخاصّ.

نعم، للعقل أن يُبين الخطوط الرئيسة، حتى لا يناقضها الجزئي المنقول أو المشهود. وإنّا المهم في إثبات سرِّ خاصِّ لعبادة مخصوصة هو: النقل المعتبر، أو الكشف الخالص عن شوب التمثّل الشيطاني أو النفساني، وله ميزان يوزن به عند أهله، كما أنّ للنقل قسطاساً مستقيماً يوزن به عند أهله.

إنّ النظام العينيّ من الواجب والممكن منضودٌ بالنّضد العِلِّيّ الَّذي لا يتخطّاه شيء في أصل وجوده، ولا في كمال وجوده، ومن المبيّن في موطنه أنّ الداني لا يؤثر في العالي، كما أنّ الظاهر لا يصير علّة للباطن وإن أمكن أن يكون ذلك كلّه علامة أو علّة أعداديّة بل المؤثّر في العالي هو الأعلى منه، كما أنّ العلّة للباطن ما هو الأبطن منه، الفائق عليه. ومن هنا يظهر سرّ ماورد في الطهارة الّي هي من مقدّمات الصلاة حسما رواه أبو جعفر أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ (المتوفّى ٢٧٤ أو ٢٨٠ هـق) في المحاسن بإسناده عن أبي عبدالله عليه السّلام قال: بينا أمير المؤمنين عليه السّلام قاعد ومعه ابنه محمّد إذ قال: يا محمّد، ائتني بإناء فيه ماء أتوضّأ منه للصلاة، فأتاه محمّد بالماء، فأكفأ عليه السّلام بيده اليسرى على اليمي،

ثمّ قال عليه السّلام: بسم الله الّذي جعل الماء طهوراً ولم يجعله نجساً، ثمّ استنجىٰ، فقال: اللّهمّ حَصِّن فَرجي وأعفّه، واسترعورتي، وحرّمني على النار، ثمّ تمضمض فقال: اللّهمّ لَقنِّي حجّتي يوم ألقاك، وأنطِق لساني، ثمّ استنشق وقال: اللهمّ لا تحرمني ربح الجنة، واجعلني ممّن يشمّ ربحها وطيبها، ثمّ غسل وجهه وقال: اللهمّ بيض وجهي يوم تبيض وجوه وتسود بيض وجوه، ولا تسود وجهي يوم تبيض وجوه وتسود وجوه، ثمّ غسل يده اليمنى فقال: اللهمّ أعطني كتابي بيسميني، والخُلد في الجنان بيساري، ثمّ غسل يده اليسرى فقال: اللهمّ لا تعطني كتابي بيساري، ولا تجعلها مغلولة إلى عنقي، وأعوذبك من مقطعات النيران، ثمّ مسح على رأسه فقال: اللهمّ غشّني برحمتك وبركاتك وعفوك، ثمّ مسح على قدميه فقال: اللهمّ الصراط يوم تزلّ فيه الأقدام، وأجعل سعيي فيا يرضيك عني، ثمّ رفع رأسه إلى عمّد فقال: يامحمّد، من تَوضَأ مثل وضوئي وقال مثل قولي خلق الله له من كلّ قطرة ملكاً يقدّسه ويسبّحه ويكبّره، فيكتب الله له ثواب ذلك الى يوم القيامة (۱).

فقه الحديث: هو أنّ الله سبحانه يخلق بوضوء من أراد الصلاة ملائكة كثيرة تقدّسه وتسبّحه وتكبّره، وذلك إذا كان الوضوء مثل وضوء عليّ بن أبي طالب عليه السّلام، والدعاء حال الوضوء هو مثل دعائه عليه السّلام، بأن تكون الأدعية هي الأدعية الّتي دعاها عليّ عليه السّلام بالله وحضوره، لا أيّ وضوء، ولا أيّ قول ودعاء، بل إذا كان ذلك الفعل وهذا القول فعلاً علويّاً وقولاً علويّاً، يوجب أن يرتب الله سبحانه ذلك الأثر الهام عليه، أو يتمثّل ذلك الفعل وهذا القول بصورة الملك بناءً على تمثّل الأعمال.

ولا يُستفاد من هذا الحديث أنّ صرف غسل الوجه واليدين ومجرّد مسح الرأس والرجلين على المنهج المعهود لدى أهل البيت عليهم السّلام، وصرف التكلّم بتلك الكلمات المأثورة حين الغسل والمسح يصير سبباً لأن يخلق الله تعالى بكلّ قطرة ملكاً

<sup>(</sup>١) المحاسن: ج١ ص١١٦ طبع المجمع العالميّ لأهل البيت عليهم السَّلام، ورواه الكلينيّ ـرحمه اللهـ في الكافي: ح٦ج ص٧٠، والصدوق في من لا يحضره الفقيه: ح٨٤ج ١ ص ٤١ وفيهما اختلاف يسير.

مقدّساً ومسبّحاً ومُكبّراً، وليس ذلك إلّا لأنّ للوضوء بما أنّه سبب للطهارة سِراً عينيّاً وباطناً خارجيّاً يناله من أخلص وجهه لله، ويصل اليه من أسلم قلبه لله، بحيث يصير طاهراً عن كلّ رجس ودنس، ويكون جوهر طهارته تقديساً وتسبيحاً وتكبيراً، هنالك يصلح لأن يخلق الله من كلّ قطرة من وضوئه ملكاً له تلك الآثار اللكوتيّة، أو عثله بذلك المثال.

وممّا يرشد إلى أنّ للوضوء - بما أنّه طهارة عن الرجس - سرّاً خارجيّاً هو ما روي عن عليّ - عليه السَّلام - أنّه قال: «ما من مسلم يتوضّاً فيقول عند وضوئه: سبحانك اللهمّ وبحمدك ، أشهد أن لا إله إلّا أنت، أستغفرك وأتوب اليك ، اللهمّ اجعلني من المتطهّرين إلّا كتب في رقّ وختم عليها ثمّ وضعت تحت العرش حتى تدفع إليه بخاتمها يوم القيامة»(١).

إذ المستفاد من هذا الحديث هو: أنّ للوضوء صورةً ملكوتيّة خارجيّة ، عدا ماله من العنوان الاعتباريّ المؤلّف اعتباراً من عدّة حركاتٍ مع النيّة ، وتلك الصورة الصاعدة الى تحت العرش هي سرّ الوضوء المعهود لدى الناس، ومثل هذا الوضوء الدّي له سرّ تكوينيّ هو الَّذي يكون نصف الإيمان كما ورد النقل به (٢).

وممّا يؤيّد أنّ الوضوء له باطن مؤثّر في باطن المتوضّئ المتطهّر مارواه غير واحدٍ من الأصحاب: أنّه جاء نفر من اليهود الى رسول الله ـصلّى الله عليه وآله ـ فسألوه عن مسائل، فكان فيا سألوه: أخبرنا يا محمَّد، لأيّ علّهٍ تُوضًا هذه الجوارح الأربع وهي أنظف المواضع في الجسد؟ قال النبيّ صلّى الله عليه وآله: «لمّا أن وسوس الشيطان الى آدم عليه السّلام ـ دنا من الشجرة، فنظر إليها فذهب ماء وجهه، ثمّ قام ومشى إليها، وهي أوّل قدم مشّت إلى الخطيئة، ثم تناول بيده منها ما عليها فأكل فطار الحليّ والحلل عن جسده، فوضع آدم عليه السّلام ـ يده على أمّ رأسه

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٢ ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٢٧٩.

وبكى، فلمّا تاب الله عزَّوجل عليه فَرَضَ الله عليه وعلى ذرِّيته تطهير هذه الجوارح، فأمره الله عزَّوجل بغسل اليدين الجوارح، فأمره الله عزَّوجل بغسل الوجه لِمَا نظر إلى الشجرة، وأمره بغسل اليدين الى المرفقين لِمَا تناول بها، وأمره بمسح الرأس لِمَا وضع يده على أمّ رأسه، وأمره بمسح القدمين لِمَا مشى بها إلى الخطيئة»(١).

. أسرار الصلاة

فقه الحديث: أنّ البحث حول قصة آدم عليه السَّلام خارج عن نطاق هذه الوجيزة، والمهم هنا هو: أنّ الأوصاف النفسانية أمور تكوينية لا اعتبارية، فلا توضع ولا ترفع إلّا بأمر تكويني يوضع أو يرفع، وعليه فلا يمكن رفع ما طرأ على النفس من ربن الخطيئة إلّا بما هو أمر تكويني يُعدّ سرّاً وباطناً لمجموع الغسل والمسح حتى يصلح لأن يكون رافعاً أو دافعاً للأمر النفساني العيني.

وحيث إنّ المزيل للرّين النفساني لابد وأن يكون في نفسه طاهراً عن أي رجس، ومن المعلوم أنّ الظلم والكذب ونحو ذلك أرجاس نفسانية لا يجتمع معها الوضوء، فهي بمنزلة الناقض له في فنّ السرّ، كما أنّ الحدث ناقض له في صناعة الفقه، فما ورد من أنّه «لا ينقض الوضوء إلّا النوم أوالحدث و...» (٢) محمولٌ على صناعة الفقه، وما ورد من أنّ «الشعر الباطل أو الظلم اوالكذب ينقض الوضوء» (٣) محمول على فنّ السرّ، يعني: أنّه لا يبقى للوضوء أثر تكوينيّ عند الذنب والعصيان إذا لوحظ باطن الأمر وسرّه، وأن يبقى أثره الاعتباريّ إذا لوحظ ظاهره، ولعلّه لذا مل مارواه سماعة في ذلك على استحباب إعادة الوضوء، أو احتمل أن يكون ينقض «بالضاد» مُصحّف ينقص «بالصاد» أو الظلم أو الشعر الباطل ونحو ذلك، النصوص نقض الوضوء أو نقصه بالكذب أو الظلم أو الشعر الباطل ونحو ذلك، وليس ذلك إلّا بلحاظ سرّ الوضوء وباطنه.

ومن ذلك يظهر:أنّ سرّ الوضوء هـ و الطهارة الكبـرى عن أيّ رجسٍ (٥) ورجز،

(٥) راجع المائدة: ٦.

<sup>(</sup>١) و (٤) جامع أحاديث الشيعة: ج٢ ص٢٨٢ و٣٨٣.

<sup>(</sup>٢)و(٣)وسائل الشيعة: باب٣و٨من أبواب نواقض الوضوءح ٤ و٣ج ٤ ص ١٨٠ و ١٩١.

فعلى المتوضّئ أن يتطهّر عن كلّ ما ورد فيه أنّه نجس أو رجز أو قذارة ورين ودنس، نحو: الشرك الّذي هو الظلم العظيم والرجس الكبير، حيث قال سبحانه: «إنّ الشركُ لَظلمٌ عظيمٌ» (۱)، وقال تعالى: «إنّا المُشركُونَ نَجَس» (۲)، وقد قال أيضاً: «وَما يُؤمن أكثرهُم بالله إلّا وَهُم مُشْركُونَ» (۲)، يعني: أنّ أكثر المؤمنين مشركون، فأكثرهم نجس بالقذارة الباطنة وإن كانوا طاهرين ظاهراً؛ وذلك لأنّ مشاهدة غير الله تعالى والاعتماد على غيره والثقه بغيره والاستناد الى غيره في شيء من الأقوال والأفعال والأحوال شرك في الباطن، مخالف للتوحيد الخالص، فعلى المتوضّئ أن يتطهّر من ذلك الرجس الباطنيّ أيضاً حتّى يصير موحِّداً خالصاً صالحاً لأن يناجي ربّه؛ لكي يناجيه ربّه، وهذا المتطهّر مؤمن لاينجسه شيء، كما في المحاسن (٤) عن أبي جعفر عليه السّلام. ولمّا كانت المعاصي والذنوب متفاوتةً وأن بعضها أقذر من بعض، وكانت الطهارات متمايزةً لأنّ بعضها أطهر من بعض كانت الملائكة الّتي يخلقها الله من كلّ قطرة من الوضوء الخالص أو يمثّلها بصورها مأني بصور الملائكة الّتي يخلقها الله من يكون بعضها أفضل وأرفع من بعض؛ لأنّهم ليسوا سواء كما ورد فيهم: «وما مِنّا إلّا له مقام معلوم» (٥) فمن كانت طهارته أتم كانت الملائكة الّتي تمثل تلك الطهارة بصورتها أكمل، وهكذا...

ومن الملائكة من هو مبعوث للأمور العلمية، ومنهم من هو مأمور بالأمور العملية، ومنهم من هو مأمور بالأمور العملية، وللعلم مراتب، وللعمل درجات، فكلّما كانت الطهارة أكمل كانت الملائكة العلمية أو العملية أتمّ حتّى ينتهي الأمر الى من هو جامع بين مراتب العلم ودرجات العمل.

وقد تقدّم أنّ لكلّ موجودٍ في عالم الطبيعة له وجود تام وكامل لدى الله سبحانه، ويشهد له ما ورد في خصوص الصلاة، وما لها من المقدّمات والأركان

<sup>(</sup>١) لقمان: ١٣.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ١٠٦.

والشرائط، كما رواه عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله عليه السَّلام قال: قال: ما تروي هذه الناصبة؟ فقلت: جعلت فداك في ما ذا؟ فقال: في أذانهم وركوعهم وسجودهم، فقلت: إنَّهم يقولون: إنَّ أبيّ بن كعب رآه في النوم! فقال عليه السَّلام: كذبوا، فإنّ دين الله ـعزُّوجل ـ أعزّ من أن يُرى في النوم، قال: فقال له سدير الصيرفيّ: جعلت فداك، فأحدث لنا من ذلك ذكراً، فقال أبو عبدالله عليه السَّلام: إنَّ الله عزُّوجل لمّا عرج بنبيّه -صلَّى الله عله وآله إلى سماواته السبع ... إلى أن قال: ثمّ قيل لي: ارفع رأسك يا محمّد، فرفعت رأسي فإذا أطباق الساء قد خرقت، والحجب قد رفعت، ثمّ قيل لي: طأطئ رأسك انظر ما ترى ؟ فطأطأت رأسي فنظرت الى بيت مثل بيتكم هذا، وحَرَم مثل حَرَم هـذا البيت، لو ألقيت شيئاً من يدي لم يقع إلّا عليه، فقيل لي: يا عمَّد، إنَّ هذا الحرم وأنت الحرام، ولكلّ مِثل مِثالٌ. ثمَّ أوحى الله يامحمَّد، أَذْنُ من صاد، فاغسل مساجدك وطهرها وصلِّ لربِّك، فدنا رسول الله ـصلَّى الله عليه وآلهـ من صاد ـوهو ماء يسيل من ساق العـرش الأبمنـ فتلقّي رسول الله ـصلّي الله عليه وآله ـ الماء بيده اليُمنى ، فن أجل ذلك الوضوء باليمنى ، ثمّ أوحى الله ـ عزَّوجل ـ إليه، أن اغسل وجهك فإنَّك تنظر عظمتي، ثمَّ اغسل ذراعيك اليمني واليسري ٰ فإنَّك تلقىٰ بيدك كلامي، ثمَّ امسح رأسك بفضل مابقي في يدك من الماء، ورجليك الى كعبيـك فإنَّى أبارك عليك وأوطـئك موطئاً لم يطأه أحدٌ غيرك ، فهذا علَّة الأذان والوضوء<sup>(١)</sup>.

إنّ فقه هذا الحديث الشريف يتكفّل لعدة من المعارف السرّية، ولعلّه يتضح في ثنايا هذه الرسالة، واللّذي يشار اليه هنا هو: أنّ للوضوء وكذا للهاء وجوداً كاملاً في العرش، والماء هو الجاري من نهر صاد، اللّذي قد عُرفَت إحدى سور القرآن به، وأنّ للوضوء المعهود حكمةً أشير إلى نبذ منها، وهو: أنّ الوجه الناضر والناظر إلى عظمة

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢ ص١٣٥، عنه جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٧-١٠.

الربِّ لابد وأنّ يكون مغسولاً بماءٍ يجري من ساق العرش، أو نازلاً منه، وأنّ اليدين اللتين تلقيان كتاب الله وكلامه لابد وأن تكونا مغسولتين بذلك الماء الجاري أو النازل منه، وأنّ الرأس المُبارك ببركة الله، وكذا الرجلين اللتين تطأان موطئاً مباركاً لابد وأن يكون كلّ ذلك محسوحاً ببلّل الوضوء الحاصل من ذلك الماء.

ولا مِرية في الفرق بين السرّ والحكمة والأدب، إذ السرّ هو الوجود الغيبيّ للوضوء كما في العرش، والحكمة هي الفائدة المتربّبة عليه كما أشير إلى شطرمها في حديث المعراج، والأدب هو وظيفة المتوضئ للصلاة من رعاية الإخلاص ونحوه؛ لأنّ المشوب غير طاهر، واللازم هو الطهارة الخالصة حتّى عن شهود الإخلاص؛ لأنّ مَن أخلص لله وشاهد إخلاصه فليس بمخلص، كما أنّ من أخلص لتنفجر ينابيع الحكمة من قلبه فهو بَعدُ ليس بمخلص، حيث إنّه نوى غير الله، وقصد أمراً سواه وهو انفجار ينبوع الحكمة؛ لأنّ المتطهر المخلص لا يرى غير الله، فضلاً عن أنه لا يقصد غيره، وإلّا لمّا كان متوجّها إلى عظمة الله فقط، حسا تقدّم في حديث المعراج.

ولمّا اتضح سرّ الطهارة المائيّة وهكذا حكمتها يتبيّن لك الأمر في الطهارة المترابيّة، وأنّ أقصاها التذلّل لدى العزّة المحضة، والتخضّع في ساحة الكبرياء الصرف، والتخصّع عند القدرة المطلقة، نحوما ورد في حكمة تروك الإحرام من رجحان كون الحاج والمعتمر أشعث وأغبر، ولذا قال الله تعالى في حكمة الطهارة الترابيّة كالمائيّة: «ما يُريدُ الله ليجعل عليكم من حَرج ولكن يُريدُ ليطهّركم وليتمّ نعمتَهُ عليكم لعلّكم تشكُرون»(۱)، إذ الطهارة الظاهريّة الحاصلة بالماء المُذهِب رجز الشيطان حسبا في قوله تعالى: «... ويُنزّلُ عليكم من الساء ماءً ليُطهّركُم ويُذهِبَ عنكم رجز الشيطان...»(۲) وإن لم تحصل بالتراب ولكنّ التذلّل العبودي يحصل به كما يحصل بالماء، فالتراب والماء من هذا الحيث سواء.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦. (٢) الأنفال: ١١.

ولمّا لم يلزم أن يكون البدل كالمبدل كمّاً وكيفاً لم يلزم في التيمّم مسح الرأس، كما لم يلزم مسح الرجل أصلاً، لا لأنّ وضع التراب على الرأس من علامة الفراق، والمقصود بالصلاة: الوصلة والوفاق كما أفاده بعض الأعاظم(١) رحمهم الله؛ لانتقاضه بالرجل، حيث إنّ وضع التراب عليه ليس علامة للفراق، ولم يكلّف في التيمّم، مع أنّ أصل المقال غير خال عن الخيال؛ لعدم الدليل العقليّ أو النقليّ المعتبر على كون وضع التراب على الرأس أمارة للفراق.

ولمّا اعتبر في الصلاة الجمع بين طهارة الظاهر ونزاهة الضمير حكم بأنّه لا تجوز الصلاة حتّى يطهر خسّ بالماء، والقلب بالتوبة (٢)، والمراد من التوبة: هو الرجوع الى الطاعة من المعصية، والى التولّي من التبرّى؛ والى الحقّ في ماسواه، والى الوحدة من الكثرة و...

وممّا تقدّم يمكن لك كشف سرّلزوم الطهارة عن الخبث، وإزالة النجاسة عن البدن والثوب والمسجد ونحو ذلك ، وهكذا سرّلزوم حلّية اللباس والمكان عن تعلّق حقّ الغير، إذ المخاطب بتأدية حقّ الغير مشغول الهمّ، وليس بفارغ البال حتّى يتكلّم ويناجى ربّه، فضلاً عن أن يناجيه ربّه.

كما أنّ بالتأمّل فيا مضى يمكن استكشاف سرّ الوقت واستقبال القبلة، وأنّ المعبود لاصباح عنده ولا مساءله، ولذا صلّى رسول الله ـ صلّى الله عليه وآله ـ صلاة الظهر في المعراج، مع أنّه كان في الليل؛ لأنّه عقيب الإسراء الَّذي كان في بضعة من الليل، كما قال تعالى: «سُبحان الَّذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الَّذي باركنا حولَه»(٣). كما أنّ المعبود سبحانه أيضاً لا اختصاص له بجهة دون جهة، كما قال تعالى: «أينا تولّوا فثم وجه الله»(١٠).

<sup>(</sup>١) هو القاضي سعيد القمّى -رحمه الله- في أسرار العبادات ص٢٦ طبع الجامعة.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١١٥.

وحيث إنّ الجال ضيّق، والبال ليس بفارغ، والصداع ليس بفارق، فليعذرني إخواني السالكون عن البسط الى القبض، وعن الشرح الى المتن، وعن التفصيل إلى الإجمال، لعلّ الله يحدث بعد ذلك أمراً.

فتبيّن في هذه الفاتحة أُمورٌ:

الأوّل: أنّ للطهارة سرّاً وحكمةً وأدباً، وكملّ واحدِمنها بمتازعن غيره، ولكلّ منها درجات، ولا ينمال بدرجة خاصّة من السرّ إلّا بما هومعادلٌ للحكمة والأدب، وهكذا ...

الثاني: أنّ الطهارة تتمثّل بصُور الملائكة العلميّة أو العمليّة ذَوات تقديسٍ وتكبير.

الثالث: أنّ الطهارة يُكتبُ عليها وتوضع تحت العرش.

الرابع: أنّ الطهارة قد تنزّلت من فعل آدم عليه السّلام. في الجنّة وتطهّره من تلك الخطئة.

الخامس: أنّ الذنب ناقضٌ للوضوء وناقص للطهارة باطناً وإن لم يكن كذلك ظاهراً في صناعة الفقه.

السادس: أنَّ كيفيَّة الوضوء وتحصيل الطهارة به قد قرَّرت في المعراج.

السابع: أنّ الإخلاص المحض هو أن لايشاهد الإنسان المخلص غير الله سبحانه، وهذا هو كمال التوحيد كما قال أمير الموحدين عليه السَّلام «... وكمال توحيده الإخلاص له» أي: إخلاص الوجود كلّه له «وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه...» (١) أي: نفى الصفات الزائدة عنه تعالى.

الثامن: أنَّ الأمر في الطهارة الترابيَّة كالمائيَّة سرّاً وحكمةً وأدباً.

وإذ قد انكشف لك بعض أسرار شطر من مقدّمات الصلاة في الفاتحة حان إنجاز الوعد في بيان بعض أسرار نفس الصلاة في صِلات كافلة لنبذ من بطونها

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١».

وحكمها وآدابها، بعد التنبّه بأنّ الأصل هو السرّ، وأنّ الحكمة والأدب من الفروع التي ينال بها الأصل وهو السرّ.

وليعلم: أنّ تبيين الأسرار الكونية وإن كان صَعباً ولكنه ليس بمستصعب، حيث إنّ كلّ واحدٍ منها أمر تكويني، وإرجاع الأمور الحقيقيّة بعضها إلى بعض نزولاً أو صعوداً، وجعل بعضها سرّاً لبعض ليس فيه كثير غموض، وأنّ النيل والوصول إلى ذلك مستصعب، إنّها الكلام في تبيين الأسرار الاعتباريّة، بأن يُبيّن ما هو السرّ للأمر الاعتباري، إذ الاعتباريّ لا مجال له في سوق التكوين، كها أنّ الأمر التكويني أجلّ من أن يجعل في مساق الاعتبار، مع أنّ الأمور العباديّة اعتباريّة لها أسرار تكوينيّة.

والّذي يعالج به هذا العويص هو: أنّ الإنسان جامع للتكوين والاعتبار، بل حيث إنّه موجود تكويني وله قوى وشؤون حقيقية، وله أيضاً قدرة الاعتبار، بل يعيش ويحيى في غير واحدٍ من مناطق الاعتبار، فلو أريد الجمع بين الحقيقة والاعتبار فالإنسان نعم المجمع، كما أنّه نعم الجامع. فلو أريد تنزّل الأمر الحقيقي الى الاعتبار أمكن أن يكون ذلك في حيطة الإنسان، كما أنّه لو أريد تصعد الاعتبار الى الحقيقة تيسر ذلك في منطقة الإنسان، والغرض: أنّ الإنسان سور باطنه التكوين وظاهره التشريع.

وليُتنبّه بأنّ الأمر الاعتباري ـ كالطهارة، والصلاة ونحو ذلك ـ ممّا له حكم فقهيّ ليس بعرض، كما أنّه ليس بجوهر؛ لأنّ ذلك كلّه من أحكام الموجود الحقيقيّ، والأمر الاعتباريّ ليس بموجود حقيقيّ فلا يوصف بالعرضيّة والجوهريّة. ولا مجال للقول بأنّ العرض في الدنيا يصير جوهراً في الآخرة، وأنّ الأعمال الاختياريّة من الطاعات والمعاصي أعراض في الدنيا وجواهر في الآخرة، إذ العناوين الاعتباريّة التي توصف بالطاعة أو العصيان ليست بموجود حقيقيّ.

وأمّا الحركات الخارجيّة: من القيام والقعود ونحو ذلك فما لم يطرأ على شيء منها عنوان اعتباريّ لا توصف بالطاعة أو المعصية. والحاصل: أنّ الموجود الحقيقيّ وإن يوصف بالعرضيّة أو الجوهريّة ولكنّه ليس بطاعة ولا عصيان، والموجود الاعتباريّ الموصوف بشيءٍ منها لايوصف بالعرضيّة ولا بالجوهريّة، فعليه لا مجال للقول بنسبيّة العرضيّة والجوهريّة.

نعم، يمكن أن يكون الشيء الواحد جوهراً بالحمل الأوليّ، وعرضاً بالحمل الشائع كما قيل في حَلّ صعوبة الوجود الذهنيّ. كما أنّه يمكن أن يصير الوجود العرضيّ من شؤون الجوهر بالحركة الجوهريّة، فيصير الحال ملكة، ثمّ تصير الملكة فصلاً مقوماً جوهرياً كما قرّر في موطنه، ولكن لامساس لشيءٍ من ذلك بكون الطاعة أو المعصية عرضاً في الدنيا وجوهراً في الآخرة، والغرض: أنّ الوصف النفسانيّ يمكن أن يكون عرضاً في نشأة وجوهراً في نشأة أخرى، ولكنّ العمل الاعتباريّ خارج عن المقال.

وليلفت النظر إلى أنّ السرّ أمر نسبيّ لا نفسيّ، يعني: أنّ السرّ لا يكون سرّاً مطلقاً حتى بلحاظ نفسه، كما أنّ الغيب أيضاً كذلك، إذ الغيب المطلق وكذا السرّ المطلق الّذي هو الله سبحانه لا يكون غيباً ولا سرّاً لنفسه وإن كانت ذاته سرّاً لصفاته، وأمّ الأسماء سرّاً لسائرها، والأسماء الذاتية سرّاً للفعليّة منها...، وهذه النكتة ينبغى أن تذكر في المدخل.

فإذا تقرّر لديك أنّ سرّ الصلاة كغيرها من العبادات كان موجوداً في القوس النزولي، وسيتمثّل تكويناً في القوس الصعودي، وإنّما لها من الوجود الاعتباري المحفوف بالتكوينين في نشأة الاعتبار، وتبيّن أنّ السرّ لايختصّ بنفس الصلاة، بل يعمّ مقدّماتها ومؤخّراتها، وقد مضى نبذ ممّا يرجع الى مقدّماتها، فلنأخذ في أسرارها من الافتتاح إلى الاختتام في طيّ صلات عديدة بعونه تعالى.

#### الصلة الأولى في أسرار التكبيرات الافتتاحية

وليعلم: أنّ صورة الصلاة واحدة يشترك فيها المصلّون، ولكنّ سيرتها وسرّها متفاوت، ولذا يتفاوت المصلّون، كما روي عن النبيّ صلّى الله عليه وآله: «أنّ الرجلين من أمّتي يقومان في الصلاة وركوعها وسجودهما واحد، وأنّ مابين صلاتيها مثل مابين السماء والأرض» (۱)، والمهم هو: التفاوت في أدب الصلاة المتفرّع على حكمتها المعادلة لسرّها. وحيث إنّ الصلاة بما لها من الآداب قد شُرّعتْ في المعراج وكان السرّ هنالك متجلّياً فعند الالتفات الى ما في المعراج يتبيّن غير واحديمن أسرارها.

وقد روي عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليهما السّلام علّة للتكبيرات الافتتاحيّة، وهي: «أنّ النبيّ عليه الله عليه وآله لمّا أسري به الى السهاء قطع سبعة حجب، فكبّر عند كلّ حجاب تكبيرة فأوصله الله عزّوجل بذلك إلى منهى الكرامة»(٢). وليُعلم: أنّ الحجاب قد يكون مُظلماً، وقد يكون نورانياً، والحجاب المظلم هو الموجود الماديّ وما يتعلّق به، والحجاب النوريّ هو الموجود النوريّ الّذي له نور قاهر مانع عن إدراكه أو إدراك ماوراءه، والسالك إذا ارتفع عن المادة وشؤونها وتعالى عن الموجود النوريّ القاهر تيسّر له إدراك ذلك الحجاب ونيل

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٣١، عن عوالي الآلئ.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٥٩، عن من لا يحضره الفقيه.

ماوراءه، وهذا هومعني خرق الحجاب؛ لأنّ خرق كلّ حجابٍ بحسبه.

وحيث إنّ المعراج كان في ساحة النور وقرب الجوار فلا حجاب هناك إلّا الخجاب النوري، ولا يخرق الحجاب النوري إلّا بالنور المُسيطر، ولمّا كان النور المُسيطر، ولمّا كان النور المُسيطر، ولمّا كان النور الحاجب هنالك أمراً موجوداً تكوينيّاً فلابد وأن يكون خارقه أيضاً أمراً موجوداً تكوينيّاً لا تناله يد الجعل الاعتباريّ.

ولمّا كان التكبير هنالك خارقاً للحجاب النوريّ فله -أي: للتكبير- حقيقة عينيّة تَقهر مادونها، وحيث إنّ تلك الحجب كانت سبعةً، وكانت طوليّةً لا عرضيّةً، وكلّما انخرق حجاب حصل قرب لم يكن حاصلاً قبله، فبينَ تلك التكبيرات السبع الخارقة أيضاً مَيزْ طوليّ لا عرضيّ، فكلّما كبّر المصلّي تكبيرةً يقرب إلى مولاه في المناجاة قرباً لم يكن حاصلاً قبله، فدرجات القرب أيضاً طوليّة.

ولمّا كان الحجاب موجوداً خارجيّاً، وخرقه أيضاً موجوداً عينيّاً، وقد تبيّن أنّ النظام العيني هو النظام العلّي والمعلوليّ، وقد استقرّ في موطنه أنّ العلّة لابدّ وأن تكون أقوى من معلولها فعليه لا يمكن أن يؤثّر التلفّظ بالتكبير الّذي يكون أمراً اعتباريّاً، أو يؤثّر تصوّره الّذي هو الوجود الذهنيّ له في موجود خارجيّ عالى، بل المؤثّر فيه هو سرّ التكبير الّذي هو موجود عينيّ وتكوينيّ، ولا يُنال ذلك السرّ إلا بأدب الصلاة الحاصل بحضور القلب المستتبع لخضوع الجوانح وخشوع الجوارح.

وليس ما ورد في المعراج مختصاً بتلك الحال أو مخصوصاً بالرسول صلّى الله عليه وآله، وذلك وآله، بل يعم غير تلك الحال أيضاً، كما يعم غير الرسول صلّى الله عليه وآله، وذلك لِمما روى جابر بن عبدالله الأنصاري قال: كنت مع مولانا أمير المؤمنين عليه السّلام، فرأى رجلاً قائماً يصلّي، فقال له: ياهذا، أتعرف تأويل الصلاة؟ فقال: يامولاي، وهل للصلاة تأويل غير العبادة؟ فقال: إي والّذي بعث محمّداً بالنبوة، مابعث الله نبية عليه الله عليه وآله بأمر من الأمور إلّا وله تشابه وتأويل وتنزيل، وكلّ ذلك يدل على التعبّد، فقال له: علّم ما هو يا مولاي؟ فقال: تأويل تكبيرتك الأولى الى إحرامك: أن تخطر في نفسك إذا قلت: الله أكبر من أن

يوصف بقيام أو قعود، وفي الثانية أن يوصف بحركة أو جمود، وفي الثالثة أن يوصف بجسم أو يشبه بشبه أو يقاس بقياس، وتخطر في الرابعة أن تحلّه الأعراض أو تؤلمه الأمراض، وتخطر في الخامسة أن يوصف بجوهر أو بعرض، أو يحلُّ شيئًا أو يحلُّ فيه شيء، وتخطر في السادسة أن يجوز عليه ما يجوز على المحدثين من الزوال والانتقال والتغيّر من حالٍ إلى حال، وتخطر في السابعة أن تحلّه الحواس الخمس. ثمّ تأويل مـدّ عنقك في الركوع: تخطر في نـفسك: آمنت بك ولو ضِربت عنقي. ثمّ تأويل رفع رأسك من الركوع إذا قلت: سمع الله لمن حمده الحمد لله ربّ العالمين تأويله: الّذيُّ أخرجني من العدم الى الـوجـود، وتأويل السجـدة الأولى: أن تخطر في نفسك وأنت ساجدٌ: منها خلقتني، ورفع رأسك تأويله: ومنها أخرجتني، والسجدة الثانية: وفيها تعيدني، ورفع رأسك تخطر بـقلبك: ومنها تخرجني تارةً أخـرى، وتأويل قعودك على جانبك الأيسر ورفع رجلك اليمني وطرحك على اليسرى تخطر بـقلبك: اللهم إنّي أقمت الحقُّ وأمتُّ الباطلَ، وتأويل تشهدك : تجديد الإيمان ومعاودة الإسلام، والإقرار بالبعث بعد الموت، وتأويل قراءة التحيّات: تمجيدات الربِّ سبحانه وتعظيمه عمّا قبال الظالمون ونَعتُه الملحدون، وتأويل قولك: السلام عمليكم ورحمة الله وبركاته: ترحم عن الله سبحانه، فعناها هذه: أمان لكم من عذاب يوم القيامة. ثمّ قال أمير المؤمنين عليه السَّلام: «من لم يعلم تأويل صلاته هكذا فهي خداجٌ»(١)، أي: ناقصةٌ.

فقه الحديث: بأنّ الأوصاف الجماليّة لله عين الأوصاف الجلالية لله، إذ التكبير وإن كان من الأوصاف الشبوتيّة الجماليّة ولكن أوْلِما الى الوصف السلبيّ الجلاليّ كالعكس؛ لأنّ معنى التكبير: هو تنزيه الله عن أوصاف الممكن. ولا مِريّة في أنّ الأوصاف الإلهيّة أمر تكوينيّ خارجيّ، وتلك الأوصاف التي قد عبّر بأنّها تأويلات للتكبيرات الافتتاحيّة،

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٦١.

فسرّها وتأويلها أمر حقيقي لا اعتباري، وعلى المصلّي أن يتأدّب بآداب الصلاة بعد معرفة حكمتها وهدفها السامي حتّى ينال ذلك التأويل، تنبّها بأنّ تعدّد تلك التكبيرات ليس من باب التأكيد، بل كلّ منها يفيد معنى خاصاً غير مايفيده الآخر، كها أنّ تعدّد كلمة «وحده وحده وحده» ليس للتأكيد، بل كلّ واحدم ناظر إلى مرتبة خاصة من التوحيد الذاتي والوصفي والفعلي. وأما سائر مااشتمل عليه هذا الحديث من أسرار الركوع والسجود و... فسيأتي البحث عنه في موطنه الخاصّ.

والغرض: أنّ للتكبيرات الافتتاحية أسراراً، وأنّ تلك الأسرارقد تحقّقت في المعراج، وأنّها قد تجلّت وتنزّلت الى عالم التشريع والاعتبار، وأنّها لا تختص برسول الله صلّى الله عليه وآله، بل تعمّ كلّ مكلّف يصلّي، وأنّ صلاة من لم يعلم تأويل تلك التكبيرات ناقصة.

ثم إنّه قد ورد للتكبيرات السبع الافتتاحية أيضاً أسباب وجهات مُلكية لا تنافي ماتقدم من الأسرار الملكوتية؛ لأنّها في طولها لا في عرضها، وذلك الأمر المُلكي بأنّ رسول الله عليه وآله كان في الصلاة والى جانبه الحسين المُلكي عليه ما السّلام، فكبّر رسول الله عليه وآله عليه وآله فلم يُحِر الحسين التكبير، ثم كبّر رسول الله عليه وآله فلم يُحِر الحسين عليه السلام التكبير، ثم كبّر رسول الله عليه وآله فلم يُحِر الحسين عليه السلام التكبير، ولم يزل رسول الله عليه وآله يكبّر ويعالج الحسين عليه السلام التكبير، ولم يزل رسول الله عليه وآله يكبّر ويعالج الحسين عليه السلام التكبير فلم يُحِر حتى أكمل على الله عليه وآله سبع تكبيرات، فأحار الحسين عليه السلام التكبير فلم يُحِر حتى أكمل على الله عليه وآله سبع تكبيرات، فأحار الحسين عليه السلام التكبير فلم يُحِر حتى أكمل عليه فقال أبو عبدالله: فصارت سنة (۱).

والشاهد على عدم المنافاة هـو: أنّ المعراج كان بمكّة قبـل ميلاد الحسين بن عليًّ عليه السّلام، ومـا نقل من قصّة الحسين ـعـليه السلامـ متـأخّر عمّا وقع في المعراج

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٥٥، عن العلل والتهذيب.

وجوداً، وكذا متأخّر عنه زماناً، وليس في عرضه وجوداً ولا زماناً، فعند عدم الاتحاد الوجوديّ ولا الزمانيّ فلا تناقض؛ لإمكان الاجتماع وصدق كلا الأمرين.

وهكذا لا ينافي ما ورد في السبب التشريعيّ للتكبيرات الافتتاحيّة، وذلك الأمر التشريعيّ هو: أنّه ذكر الفضل بن شاذان عن الرضا عليه السلام علّة أخرى، وهي: أنّه إنّا صارت التكبيرات في أوّل الصلاة سبعاً؛ لأنّ أصل الصلاة ركعتان، واستفتاحها بسبع تكبيراتٍ: تكبيرة الافتتاح، وتكبيرة الركوع، وتكبيري السجدتين، وتكبيرة الركوع في الثانية، وتكبيريّ السجدتين، فإذا كبّر الإنسان في أوّل صلاته سبع تكبيرات ثمّ نسي شيئاً من تكبيرات الافتتاح من بعداً وسها عنها لم يدخل نقصٌ في صلاته (١).

والدليل على عدم التنافي هو: أنّ أحد السبين تكوينيّ سابق في المعراج، والآخر تشريعيّ لاحق التنزّل في عالم الاعتبار، ولا غَروَ في استناد كلِّ منها الى ما له من المبادئ الخاصّة، وأنّ المبدأ الأصيل في ذلك هو: التكوين المتحقّق في المعراج لخرق الحجب النوريّة السبعة.

وحيث إنّ الأساس هو التوحيد، واللازم هو خرق الحجب المانعة عن شهوده، والتكبير سبب قوي في خرقها لذا يبتدأ الأذان وكذا الإقامة بالتكبير، ويختمان بالتوحيد، وبالتأمّل في تأثير التكبير يظه سرّ تعدّده في بدء الأذان، وكذا الإقامة، ولعلّ سرّ تعدّد التوحيد في خمّم الأذان ووحدته في خمّام الإقامة هو البلوغ الى أقصى مراتب التوحيد الذي لامجال للتعدّد هنالك ؛ لانطواء الأسهاء الأفعالية في الأسهاء الصفاتية، وانقهار الأسهاء الصفاتية في الهوية البحتة، فتدبّره.

فتبيّن في هذه الصلة أمور:

الأوّل: أنّ روح التكبير هو التسبيح؛ لأنّ معناه هو: أنّ الله أجلّ من أن يُحسّ أو يُتخيّل أو يُتوهّم أو يُعقل، إذ ليس جسماً، ولا جسمانيّاً، ولا صورةً جزئيّةً، ولا

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٥٩، عن العلل.

معنى جزئياً، ولا مفهوماً كليّاً. وكذا أجلّ من أن يشاهد كنهه، إذ الأزليّ الأبديّ السرمديّ أعلى من أن يكتنهه أحد، فهو تعالى أجلّ من أن يُعرَف كنهه، فلذا يكون عرفانه مصحوباً بالاعتراف بعدم الاكتناه؛ لأنّ الله تعالى وإن لم يحجب العقول عن واجب معرفته ولكته لم يُطلعها على تحديد صفته، كما أفاده سيّد الموحّدين عليُّ بن أبي طالب عليه السلام (١).

الثاني: أنَّ الحجاب ظلمانيَّ ونورانيّ.

الثالث: أنّ سرّ التكبير هو خرق الحجاب.

الرابع: أنّ سرّ تعدّده سبعاً هو كون الحجب سبعة.

الخامس: أنّ السبب المُلكيّ لتعدّد التكبير لا ينافي السرّ الملكوتيّ له، كما أنّ السبب التشريعيّ له لا ينافي السرّ التكوينيّ له.

السادس: أَنَّ ذلك السرّقد تحقّق في المعراج بمعنى أنَّه ليس الكلام في أنَّ للتكبير تأثيراً في رفع الحجاب فقط، بل في أنَّ الحجاب قد انخرق خارجاً بتكبير رسول الله عليه وآله في المعراج.

السابع: أنّ ذلك السرّ لا يختصّ بالمعراج، ولا برسول الله صلّى الله عليه وآله، بل يعمّ غير المعراج، ويشمل غير البرسول -صلّى الله عليه وآله - أيضاً بحيث تكون صلاة من لم يعلم ذلك السرّ ولم ينله ناقصة، ومن هنا يظهر كون «الصلاة معراج المؤمن»، فكلّ من صلّى كصلاة رسول الله -صلّى الله عليه وآله - فقد عُرج به، كما أنّ كلّ من توضاً مثل وضوء أمير المؤمنين -عليه السلام - وقال مثل قوله -عليه السلام حال الغسل والمسح المعهودين في الوضوء يخلق الله تعالى بكلّ قطرة من وضوئه ملكاً يقدّسه ويسبّحه ويكبّره و...

الثامن: أنّ الأذان وكذا الإقامة مَبدُوءٌ بالتكبير ومَختومٌ بالتوحيد، وقد كُرِّر في كلِّ واحدٍ منها التكبير لخرق أيِّ حجابٍ فرض.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «٤٩»: «لم يُطلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته».

التاسع: أنّ الرافع للحجاب النوري هو باطن التكبير وسرّه الّذي يكون أمراً تكوينيّاً لا اعتباريّاً، وإلّا أمكن صدوره من كلّ من أراده من المَلَك والإنسان، مع أنّه لم يكن في وسع بعض الملائكة الكرام، فضلاً عن الإنسان العاديّ، وإلّا لارتفع جبرئيل عليه السلام الى ما ارتفع به الرسول صلّى الله عليه وآله، كما أنّ الوضوء أيضاً كان كذلك، حيث ورد في المعراج: «... ثمّ امسح رأسك ...، فإنّي أوطئك موطئاً لم يطأه أحد غيرك ...؛ لظهور تمشّي الوضوء الاعتباريّ من أيّ إنسان مُتوضّئ مُصلًّ.

العاشر: أنّ اللازم قبل الصلاة هو انخراق الحجاب بتمامه، وهو لاينخرق إلّا بعدم شهود الإنسان المريد للمناجاة مع السرّ أحداً سواه حتّى نفسه، وشهوده، وهناك أسرار مطويّة تتبيّن لِمَن تأمّل بعض ما في الباب من النصوص. وما ورد في شأن المتقين من أنّه: «عظم الخالق في أنفسهم فصغر مادونه في أعينهم» (١) فهو وإن يوجب تعظيم الله تعالى وتكبيره لكنّ التكبير هناك من أوصاف الجمال، حيث إنّهم رأوا أنّ غير الله تعالى موجود، ولكنّه صغيرٌ، والله تعالى موجود عظيم وكبير، وأيّن هو من التكبير الله يمغزاه التسبيح كما تقدّم والشاهد على أنّ هذا المقام وأين هو البالغ شأو السرّ: هو أنّ هؤلاء المتقين لم يبلغوا بَعدُ مقام الشهود التامّ، بل كانوا في مقام الإحسان لا اليقين، حيث قال عليه السلام في شأنهم: «فهم والجنّة كمن قد رآها فهم فيها منعّمون، وهم والنار كمن قد رآها فهم فيها معذّبون» (١٠)، يعنى: أنّهم كانوا في مقام «كأنّ» لا في مقام «أنّ».

وأمّا من يعظّم غير الله ويكبّره في نفسه فهو ممّن لا يَتمشّىٰ منه التكبير الحقيقيّ وإن يتلفّظ به في الصلاة أو غيرها.

<sup>(</sup>١) و (٢) نهج البلاغة: الخطبة «١٩٣».

#### الصلة الثانية

#### في سرّ النيّة

والمراد من النية هنا ليس هو قصد العنوان: كصلاة الظهر أو العصر في الأمر العبادي، وكأداء الدين أو الهبة في الأمر المعامليّ. كما أنّه ليس المراد منها هوقصد الوجه: كالوجوب أو الندب، بل المراد منها هنا: هو خصوص قصد القربة من الله سبحانه؛ لأنّ هذا القصد هو المدار في البحث العرفانيّ والكلاميّ والخلقيّ الناظر حول صلاح القلب وفلاحه. وقد ورد في شأنها والاهتمام بها نصوص كثيرة من الآيات والاحاديث، نحو قوله تعالى: «لا تُبطلوا صدقاتيكُم بالمَنِّ والأذى كالَّذي يُنفِقُ مالَه رئاء الناس»(۱) وقوله تعالى: «مَثلُ الَّذينَ يُنفِقُونَ أموالَهم ابتغاء مَرْضَات الله وتثبيتاً من أنفسهم كَمثَل جَنَّة بِرَبوة أصابَها وابلٌ...»(۲) وقوله تعالى: «قُل إنَّ صَلاتي ونُسُكي ومَحيايّ وممّاتي لله ربِّ العالمين ه لاشريك له وبذلك أمرْتُ وأنا أوّلُ السلمن»(۳).

ونحوما روي عن أهل البيت عليهم السّلام: عن عليّ بن أبي طالب عليه السّلام. عن عليّ بن أبي طالب عليه السّلام. قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: «لا عمل إلّا بنيّة، ولا عبادة إلّا بيقين، ولا كرم إلّا بالتقوى»(١). وبهذا المضمون روايات أخر لا احتياج

<sup>(</sup>١) و (٢) البقرة: ٢٦٤ و ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٦٢ و١٦٣.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة: ج١ ص٣٥٧.

إلى نقلها؛ لكثرتها ومعروفيتها، ولا نصيب للعامل إلّا بنيّته ومقدارها وكيفيّتها.

والشاهد عليه ما روي عن رسول الله ـصلّى الله عليه وآله ـ أنّه قال: «إنّها الأعمال بالنيّات، ولكلّ امرئ مانوى، فمن غزا ابتغاء ما عندالله فقد وقع أجره على الله، ومن غزا يريد عَرَض الدنيا أو نوى عقالاً لم يكن له إلّا مانوى»(١). وفي وصيّة رسول الله ـصلّى الله عليه وآله ـ لأبي ذرّ: «وليكن لك في كلّ شيءٍ نيّة، حتى في النوم والأكل» (٢).

فالنيّة بمعنى: قصد التقرّب من الله سبحانه هي روح العمل الّذي بها يحيى وبدونها يموت، ولا أثر للميّت، وبها تصحّ العبادة، وبدونها تبطل. وحيث إنّ للنيّة درجات فللصحّة مراتب وإن كانت مشتركةً في أصل الامتثال، وسقوط الإعادة أو القضاء ولكن لكلّ من تلك المراتب ثواب يختصّ بها، وقرب يحصل منها، ولا يحصل ذلك الثواب أو القرب بدونها:

وحيث إنّ المواقف الهامة يوم القيامة ثلاثة: من النار، والجنة، والرضوان - كما أشار إليه قوله تعالى: «وفي الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان» (٣)، وأنّ الشؤون العمليّة الرئيسيّة للنفس الإنسانيّة ثلاثة أيضاً: من الغضب الدافع للمنافي، والشهوة الجاذبة للملائم، والعقل العمليّ الشائق للكمال التامّ المحرّد المعقول - فلذا صارت العبادة ثلاثة أقسام، وصار العبّاد ثلاثة (١)، حيث إنّ قوما يعبدون الله سبحانه خوفاً من النار وتلك عبادة العبيد، وإنّ قوماً يعبدونه تعالى شوقاً الله الخرّماء، وإنّ قوماً يعبدونه تعالى وتلك عبادة الأحرار الكرام.

وكلّ واحدة من هذه العبادات الثلاثة صحيحة وإن كانت للصحّة مراتب في الثواب حسبا أُشير إليه؛ لأنّ كلّ واحدة منها لله تعالى لا لغيره محضاً، ولا له ولغيره

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج١ ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه: ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٣) الحديد: ٢٠.

من النجاة من النار، أو الالتذاذ بالجنة بالشركة، والامتياز بينها بأنّ الخائف لا يعبد إلّا الله، وحيث إنّه لم يتحرّر عن رقيّة الغضب لا يعرف أن يطلب من معبوده شيئاً عدا النجاة من النار، وكذا المشهي لا يعبد إلّا الله، ولمّا لم يتحرّر عن قيد الشهوة لا يفهم أن يتمنّى من مولاه المعبود شيئاً وراء الفوز بالجنّة. وأمّا العاقل الشائق لرضا مولاه فهو حُرِّ يعرف ما يريد.

والدليل على صحة عبادة القسم الأول وكذا الثاني هو: أنّ النصّ قد عبّر عن فعل هؤلاء بالعبادة، وعنهم بالعبّاد، وأنّهم عبدوا الله، وأنّ عبادة القسم الثالث مأي: عبادة الأحرار أفضل العبادات، فلولم تكن عبادة غير الأحرار صحيحة وفاضلة لم تكن عبادة الأحرار أفضل؛ ولا شاهد هنا على أنّ لفظ الأفضل للتعيّن لا للترجّح.

والحكماء الأحرار الذين تأسّوا بمواليهم المعصومين عليهم السَّلام في العبادة ولم يتحرّوا من عبادتهم سوى رضا الله تعالى قد حكموا بصحّة عبادة مَن لايريد في عبادته من الله شيئاً سوى رضوانه: كالنجاة من النار، كما قال الشيخ الرئيس قدّس سرّه: (والمستحلّ توسيط الحقّ مرحوم)(١)، ولم يقل بأنّه محروم.

وأشار سيّدنا الأستاذ العلّامة الطباطبائي ـقدّس سرّهـ في رسالة الولاية الى قبول عبادة هؤلاء بالتفضّل الإلهي وإنْ قصّر هؤلاء في المعرفة والقربة.

ولؤ كان قصد شيء سوى الله مبطلاً للعبادة لكانت عبادة من قصد الشكر وتحصيل الرضا والحبة أيضاً باطلة؛ لأنّ ذلك كلّه خارج عن الهويّة المطلقة الواجبيّة. فالحق هو ما أفاده الشيخ البهائيّ قلدس سرّه في الأربعين (٢) من صحّة عبادة هؤلاء.

وقال العَلَم والحجّة، الحاج الميرزا جواد آقا الملكيّ التبريزيّ قـدّس سرّه: إنّ

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات: النمط التاسع.

<sup>(</sup>۲) حدیث ۳۷ ص۲۲۵ ـ ۲۲۸.

القول ببطلان العبادة من جهة خوف العقاب أو طمع الجنة وإن صدر عن بعض الأجلّة ولكنّه صادر عن الغفلة، ولا غَروَ في وقوع أمثال هذه الغفلات والعثرات من الأجلّة والأعيان، لحكمة إلهيّة في ابتلائهم بأمثاله(١).

أقول: لعلّ المراد من بعض الأجلّة هو: رضي الدين عليّ بن طاووس ـقدّس سرّه ـ حسبا نقل الشيخ البهائيّ ـقدّس سرّه ـ عنه في الأربعين (٢).

والحاصل: أنّ نية هؤلاء خالصة غير مشوبة، وأنّهم يعبدون الله تعالى ولا يعبدون غيره أصلاً، لا بالاستقلال، ولا بالمشاركة، ولا بالمظاهرة، ولكنهم لقصور معرفة ملايدرون ما يطلبون من معبودهم، أعلى من انفكاك عن النار أو الفوز بالجنّة، وكم فرق بين هذا الأمر وبين أنّه لولا الخوف أو الفوز لم تكن هناك عبادة أصلاً؛ لخروجه عن الكلام رأساً!

وما قال بحر العلوم ـقدّس سرّه ـ في درّته النجفيّة: وكلّ ماضُمَّ الى التقرُّبِ من غاية يُبطلُهُ في الأقرب

فالمراد من الضميمة هناك: ما هو المبحوث عنه في الفقه: كالتبرد ونحوه في الوضوء، لا ما هو المُعنون هنا، ولقد تفطن الجامع بين الفقهين النراقي ـقدس سرّه- في الفتوى بصحة العبادة المقصود بها النجاة من النار، أو الفوز بالجنة، وتزييف أدلة القائلين بالبطلان، فراجع المستند<sup>(٣)</sup>.

قد تخلّل بعض المباحث الكلامية أو الفقهية في الأثناء، وهو خارج عن مقصد الرسالة الباحثة عن سرّ الصلاة، والغرض: أنّ النيّة بمعنى قصد القربة: روح العمل وقلبه، وأفضل من العمل؛ لأنّ حياته بها، كما يُستفاد ممّا رواه الكلينيّ درحه الله بإسناده، عن سفيان بن عيينة، عن أبي عبدالله عليه السَّلام في قول الله عزّوجل: «ليبلوكم أيّكم أحسن عملاً» قال: ليس يعني: أكثركم عملاً، ولكن

<sup>(</sup>١) المراقبات: ص ٩٨.

<sup>(</sup>۲) ص ۲۲٦. (۳) مستند الشيعة: ج١ ص ٧٧.

أصوبكم عملاً، وإنّها الإصابة خشية الله عزّوجل، والنيّة الصادقة والحسنة، ثمّ قال: الإبقاء على العمل حتى يخلص أشد من العمل، والعمل الخالص الّذي لا تريد أن يحمدك عليه أحد إلا الله عزّوجل، والنيّة أفضل، ألا وإنّ النيّة هي العمل، ثمّ تلاقوله تعالى: «كلّ يعمل على شاكلته» يعني: على نيّته (١). ومن هنا يظهر الجمع بين الأصل الحاكم بأنّ: «أفضل الأعمال أحزها» (٢)، وبين الأصل الحاكم بأنّ: «نيّة المؤمن خير من عمله»؛ لأنّ النيّة حيث كانت روح العمل ولبّه ومغزاه كانت أفضل منه، كما أنّها لابد وأن تكون خالصة ، إذ الرياء المتمشى في العمل لا يتطرّق إليه إلّا من طريق النيّة فحسب، وتحصيل الإخلاص في النيّة أحز وأصعب، لذا تكون أفضل من العمل.

وأمّا سِرّ كون نيّة الكافر شراً من عمله فلأنّ النيّة هي الأصل كما مرّ، والأصل الّذي به يتقوّم الفرع وعليه يتّكئ الغُصن، وإليه يرجع ماعداه أهمّ، سواء في طرف الخير أو الشرّ.

والنية لمّا كانت أمراً قلبياً لا يطّلع الناس عليها لا يتطرّق إليها الرياء والسمعة ونحو ذلك؛ لخروجها عن مرأى الناس ومسمعهم، والعمل لكونه مرئياً أو مسموعاً قابل لأن يتسرّب إليه الرياء، ولذا قد علّل في العلل حسبا رواه زيد الشحّام، عن أبي عبدالله عليه السّلام - كون «نية المؤمن خير من عمله» (٣) بذلك، ولكن التأمّل فيا تقدّم يوضّح المراد، إذ الرياء لايسري إلى العمل إلّا من طريق النية، وهي -أي: النية لمتورة عن أعين الناس وأسماعهم تنزّل بلباس العمل وتكتسيه، حتى تصر مرئية أو مسموعة.

ولمّا كان العقل العمليّ - بما له من الشؤون والآثار: كالإرادة والإخلاص ونحو ذلك ـ نوريُعبدبه الرحمان ويكتسب به الجنان فإذا كان ذلك النور مضيئاً بلا انطفاءٍ ولا انخساف حصل الإيمان والإخلاص، وإذا كان منخسفاً بطوع الهوى حصل

<sup>(</sup>١) و (٣) جامع أحاديث الشيعة: ج١ ص٣٦٠ و٣٦٦. (٢) مجمع البحرين: ج٤ ص١٦٠.

الكفر أو الرياء، كما يُستفاد ممّا رواه الكليني رحمه الله، عن أبي عبدالله عليه السّلام - أنّه قال: ليس بين الإيمان والكفر إلّا قلّة العقل، قيل: وكيف ذاك يا ابن رسول الله؟ قال عليه السّلام: إنّ العبد يرفع رغبته إلى مخلوق فلو أخلص نيته لله لآتاه الله الّذي يريد في أسرع من ذلك (١).

وقريب منه ما رواه البرقيّ ، عن أبي جعفر عليه السَّلام ـ أنّه قال: ما بين الحقّ والباطل إلّا قلّة العقل، قيل: وكيف ذلك يا ابن رسول الله؟ قال: إنّ العبد يعمل العمل الَّذي هو لله رضاً فيريد به غير الله ، فلو أنّه أخلص لله لجاءه الَّذي يريد في أسرع من ذلك (٢).

ثم إنّ العقل النظري هو الفاروق بين الحق والباطل النظريّين، والعقل العمليّ هو المائز بين العمليّ منها، فالمخلص عاقل، ومن ليس بعاقل فليس بمخلص فيرائي، كما أنّ العاقل ليس بمراء، والمرائي ليس بعاقل.

والَّذي يدور مداره الكلام هو: مارواه أبو الفتوح الرازيّ في تفسيره، عن حذيفة ابن اليمان قال: سألت رسول الله عصلى الله عليه وآله عن الإخلاص؟ فقال: سألته عن الله تعالى؟ فقال: الإخلاص سرٌّ من سرّي أودعه في قلب من أحْبَبتُهُ (٣).

وذلك لأنّ العبد السالك إذا أحبّ الله سبحانه يتبع ما أنزل اليه بلسان حبيبه اي: محبوبه وهو الرسول الأكرم صلّى الله عليه وآله، فإذا اتّبعه صار محبوباً لله تعالى، إذ اتّباع المحبوب يورث المحبوبيّة كما قال تعالى: «قُل إن كنتم تحبّون الله فاتّبعوني يُحبِبْكُمُ الله»(١)، فإذا صار السالك الصالح محبوباً لله تعالى فيدرج تحت مواعيد القرب الولائيّ، حيث إنّ الله تعالى قد وعد من تقرّب إليه بالنوافل وصار محبوباً له تعالى بأمور لاينبغي الذهول عنها، نحو: كونه تعالى سمعاً للعبد المتقرّب به

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج١ ص ٣٧٤. (٣) المصدر نفسه: ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٥٧٥.

يسمع، وبصراً له به يبصر، و...، ومن تلك المواعيد هو مايستفاد من حديث خُذيفة: من «أنّ الله تعالى يودع سرّه ـ الّذي هو الإخلاص ـ في قلب محبوبه».

فالإخلاص الَّذي هو الأساس في النية سرّ ملكوتي لا يناله إلاّ من أحبّه الله، ولا يحبّ الله أحداً إلاّ من تقرّب إليه بالنوافل، وباتّباع آثار حبيبه رسول الله صلّى الله عليه وآله، المتقرّب إليه تعالى بالنوافل كلّها، والفرائض طرّها.

فللنية سرّ إلهي لايُنال إلّا بطيّ مراحل تكون النيّة في بعضها حالاً، وفي بعضها ملكةً الى أن تنهي الى مرحلة الإخلاص الَّذي هو سرّ إلهيّ، وكما أنّ المحبّ لله إنّما يصير محبوباً إذا اتبع حبيبه فكذلك المخلص بالكسر إنّما يصير مُخلصاً بالفتح إذا اتبع من استخلصه الله لنفسه فصار مُخلصاً بالفتح مخضاً، وللمخلص بالفتح أوصاف وأحكام ودرجات، لعل أعلاها ما هو المستفاد من قوله تعالى: «سبحان الله عمّا يصفون \* إلّا عباد الله المخلصين» (١)، حيث ذلّ على أنّه ليس لأحد أن يصف الله سبحانه إلّا العباد المخلصين، وأنّهم يعرفونه تعالى بما هو اللازم اللائق وإن لم يكتنهوه، وكنى بذلك ذخراً وشرفاً.

وليعلم: أنّ الدارج بين أبناء الظاهر من النيّة ما هو الإخطار بالبال، أي: الذي ليس له إلّا وجود ذهنيّ، وهو كما قيل: نيّة بالحمل الأوّليّ، وغفلة وذهول بالحمل الشائع الصناعيّ. وأمّا نفس العمل الخارجيّ فصادر عادةً لاعبادة، حيث إنّه لا أثر للوجود الذهنيّ، ولا بعث له، وإلّا لما تخلّله الشكّ والسهو، والزيادة والنقيصة، وما الى ذلك ممّا هو المبتلى به للناس، بل المهمّ في النيّة هو: انبعاث الروح من العادة الى العبادة بحيث لا يقرأ ولا يركع ولا يسجد في الصلاة، وهكذا لا يغسل ولا يسح في الوضوء، و... إلّا ببعث ذلك الأمر القلبيّ، وهذا إنّما يتمشّى من قلب ليس فيه سوى الله، المعبّر عليه في لسان النصوص «بالقلب السلم» كما رواه الكليني وحمه الله و ... قال: سألته عن قول الله عزّوجلّ: «إلّا من أتى الله رواه الكليني وحمه الله و ... قال: سألته عن قول الله عزّوجلّ: «إلّا من أتى الله

<sup>(</sup>١) الصافّات: ١٥٩ و١٦٠.

بقلب سلم»؟ قال: القلب السلم: الَّذي يلقى ربّه وليس فيه أحد سواه، قال: وكلّ قلبٍ فيه شرك أو شكّ فهو ساقط، وإنّما أراد بالزهد في الدنيا لتفرغ قلومهم للآخرة (١). والقطب الراونديّ في لبّ اللباب، عن النبيّ ـصلّى الله عليه وآله أنّه سئل، ما القلب السلم؟ فقال: «دين بلا شكّ وهوى، وعمل بلا سُمعة ورياء» (١).

وإذا كان القلب وعاءً لعدة من الأهداف والأغراض التي يجمعها حب الدنيا فكيف يكون العمل الصادر عنه لله وحده؟ وحيث إنّ الإخلاص صَعبُ الوصول فقد أمر بالزهد ونحوه لا لنفسه، بل لحصول ذلك الهدف السامي. والإخلاص بالمعنى الله يه وسرّ من أسرار الله ليس أمراً ذهنياً حصولياً، بل هو أمر عيني حضوري، أعليه يكون مقاماً معلوماً لدى الله سبحانه لا يتخطاه إلّا من ارتدى برداء الحبة، أي: كان محبوباً لله بعد أن كان مُحبّاً لله تعالى. وقد تقدّم: أنّ بين عبادة العبيد وعبادة الطمعاء (التجار) وبين عبادة المحبّين الأحرار فرقاً، فضلاً عن عبادة المحبوبين، سيّما إذا بلغوا -أي: المحبوبون مرتبة المخلصين ببالكسر الله يصيرون مُخلصين واجتهدوا وهاجروا من غير الله إليه تعالى يستخلصهم الله لنفسه، فيصيرون مُخلصين بالفتح -، وهنالك تنبين روح النيّة وسرّها الّي هي روح العمل وسرّه، فالعمل حيّ بالنيّة، وهي تحيى بسرّها الّذي هو الإخلاص، الّذي هو سرّ من أسراره تعالى لوئرة في قلب من أحبة تعالى ولم يحبّ سواه، سواء نفسه أو غيره.

وممّا يُنبّه على أنَّ النيّة هي روح العمل وأنّها أصل حاكم عليه هوما قاله مولانا الصادق عليه السّلام: «ما ضَعف بَدن عمّا قَويَت عليه النيّة»(٣)، لدلالته على أنَّ العمل البدنيّ تابع للقصد القلبيّ وجوداً وعدماً، وقوّة وضعفاً، بحيث يدور العمل البدنيّ مدار النيّة في جميع ما أشير إليه، حتّى أنّ البدن الضعيف يقدر على العمل إذا قويت النيّة، كما أنّ البدن القويّ يضعف عنه إذا ضعفت النيّة،

<sup>(</sup>١) و (٢) جامع أحاديث الشيمة: ج١ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة: ج١ ص٣٨ ح١٤ باب٦.

فالإنسان بنيّته لا ببدنه، وهذا الحديث من غُرر الأحاديث المأثورة عن أهل البيت عليهم السَّلام، لتفسيره حدّ الإنسان بأنّه حيوان ناطق ناو، إذ لولا النيّة الّتي هي السرّ المستودع لَمّا بلغ الإنسان نصابه اللازم، فهو بعد غير بالغ.

والشاهد الآخر على أصالة النيّة: أنّها اذا تحقّقت وقويت تكون الصلاة مناجاةً مع الله، ومعراجاً للمصلّي، وإذا ضعفت وذهل المصلّي عنها تفقد تلك الصلاة صبغة النجوى ويصير المصلّي مستحقاً للويل، كما قال تعالى: «فويلٌ للمصلّين» الّذين هُم عن صلاتهم ساهون، الّذين هُم يُراؤُن، ويمنعون الماعون»(١).

إنّ المصلّي الناوي الَّذي تكون نيّته خالصةً لا يكون جزوعاً ولا منوعاً، بل هو ممّن في ماله حقّ معلوم للسائل والمحروم (٢)، والمصلّي الساهي الَّذي تكون نيّته مشوبةً بالذهول يرائي ويمنع الماعون، وكم فرق بينها، ومدار الفرق إنّا هو النيّة في الأوّل، والذهول عنها في الثاني، لا فعل الصلاة ظاهراً لاستوائها في الحالين، وسيوافيك تفصيله في الصلات القادمة.

فتبيّن في هذه الصلة أمور:

الأول: الفرق بن النيّة معنى قصد القربة، وبن قصد العنوان.

الثاني: اهتمام الدين بالنية في الكتاب والسنة.

الثَّالث: أصالة النيَّة وتبعيَّة العمل.

الرابع: تثليث النية حسب تثليث مواقف القيامة.

الخامس: صحّة عبادة الخائف والشائق كصحّة عبادة الشاكر والمحتّ.

السادس: الفرق بين البحث الكلاميّ والفقهيّ، وبين البحث العرفانيّ الناظر إلى سرّ الصلاة.

السابع: طريق الجمع بين أفضليّة أحمر الأعمال، وبين كون النيّة خيراً من العمل.

<sup>(</sup>١) الماعون: ٤-٧. (٢) راجع سورة المعارج: ٢٠-٢٥.

الثامن: الفصل بين الإيمان والكفر إنَّها هو قلَّة العقل أو زواله.

التاسع: أنَّ الإخلاص سرّ إلهيّ يُودعه الله في قلب محبوبه.

العاشر: ما هو الفرق بين المخلص ـ بالكسر ـ والمخلص ـ بالفتح ـ ؟

الحادي عشر: الفرق بين ما هو النيّة بالحمل الأوّليّ، وما هو النيّة بالحمل شائع.

الثاني عشر: ضعف البدن وقوته تابع لضعف النيّة وقوّتها.

ثم إنّه ورد في أدعية الافتتاح، وكذا في اشتراط صحّة العبادة بالولاية، وهكذا التوسّل بالأولياء وتقديمهم أمام العبادة بأن يقال: «اللهم إنّي أتوجه إليك بمحمّد وآل محمّد، وأقدّمهم بين يدي صلاتي، واتقرّب بهم إليك، فاجعلني بهم وجيماً في الدنيا والآخرة ومن المقرّبين...»(١) مطالبُ هامّة يوجب التعرّض لها والبحث عنها والرجوع إليها، والخوض فيها الخروج عن طور هذه الرسالة، فلعل لها موطناً آخر.

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢ و١٧.

## الصلة الثالثة في سر القراءة

إنّ المعتبر في الصلاة الشائية هو قراءة فاتحة الكتاب وسورة، وكذا المعتبر في الأولتين من غيرها كالشلاثية والرباعية، وقد ورد أنّه: «لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب»(١) ، فقراءة شيء من القرآن في الصلاة على مادوّن في الفقه واجبة، والقراءة لها سرّ باعتبار أنّ المقروء له سرّ، فما لم يكن القارئ ذا سرِّ فلا يصل هو إلى سرّ القراءة، ولا يبال أيضاً سرَّ المقروء، فتكون قراءته بتراء.

والشاهد على أنّ المقروء -أي: القرآن الكريم - له سرّ هو مابيّنه الله سبحانه بقوله: «إنّا جَعلناهُ قُرآناً عربيّاً لعلّكم تعقلون « وإنّه في أمّ الكتاب لَدينا لَعليٌ حكيمٌ » (٢) لدلالته على أنّ الموجود بين الدفّتين بما أنّه كتاب عربيّ فهو قرآن، وهو نفسه بما أنّه في أمّ الكتاب أيضاً قرآن، وبما أنّه عليّ حكيم أيضاً قرآن، وهنالك -أي: أمّ الكتاب، ولدّى الله لا مجال للاعتبار من وضع الألفاظ العربيّة أو العبريّة أو نعوهما، وليس لمدى الله إلا المؤمر المجرّد التام العقليّ اللّذي لايناله إلاّ العقل المحض الخالص عن شوب الخيال والوهم، وكما أنّ ظاهر القرآن العربيّ لا يمسه إلا الطاهر عن الحدث والخبث كذلك سرّه لا يمسه إلاّ المنزّه عن الرين والدنس، وهو الالتفات الى غير المعبود، إذ الناظر إلى غيره لايقدر العروج إلى موطن اللدُن، وإذا لم يعرج إليه ليس في وسعه أن ينال أمّ الكتاب العليّ الحكيم؛ لأنّه لدى الله تعالى.

(٢) الزخرف: ٣ و ٤.

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلئ: ج١ ص١٩٦ ح٢ عن النبي (ص).

وكما أنّ ظاهر القرآن العربيّ لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فكذلك سرة الّذي هو العليّ الحكيم منزّه عن تسرّب الباطل عن أية جهة وسمت أبداً، ومَن كان في قلبه مثقال ذرة من حبّ الدنيا اللّذي هو رأس كلّ باطل وخطأ فكيف ينال ما هو المصون عنه مطلقاً؟ إذ لا طريق للخطأ الى الصواب، فالحنين إلى رأس الخطأ لا يجتمع مع عزم الصائب الصرف، كما لا تجتمع وليمة وعزيمة. وحيث إنّ أدب الصلاة ذريعة الى سرّها فالمصلّي المتأدّب بأدبها من الحضور القلبيّ يصل إلى سرّها، وهو الوجود العينيّ العقليّ الفائق عن الوجود المثاليّ، فضلاً عن الطبيعيّ، سيّما الاعتباريّ المتحقّق في عالم الطبيعة. وما صَلّاه الرسول الأكرم مصلّى الله عليه وآله في المعراج كان جامعاً لجميع نشآت الصلاة، والمصلّي الّذي له حضور تام فهو المستغرق في شهود الكثرة محسب التعبير بصيغة المتكلّم مع الغير لم يبلغ بعد مرحلة الوحدة الصرفة التي لا أثر هناك للنجوى ولا للمناجي، فضلاً عن غيرهما من أولي العبادة والنداء والنجوى والاستعانة، ولكنّ السُلّم منصوبٌ، والأمر بالقراءة والرقيّ (اقرأ وارق) مسموع، والامتثال ميسور.

وقد تقدّم: أنّ النظام العينيّ قد استقرّ على العلّية والمعلوليّة كما قال أمير المؤمنين عليه السَّلام: «كلُّ قائم في سواه معلول» (١)، أي: كلّ موجود لا يكون وجوده عين ذاته فهو معلولٌ لما يكون وجوده عيض ذاته، ولا ريب في لزوم كون العلّة أقوى من المعلول، ومع ذلك قال بعض أهل المعرفة (٢): إنّ «بسم الله» من العبد بمنزلة «كُن» من الربِّ، وقد ورد فيه: أنّه أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها، فالمصلّي العارف بحكمة الصلاة، المتأدّب بأدبها يصل الى حدِّ يكون تلفّظه به «بسم الله الرَّحن الرَّحيم» في بدء الفاتحة التي لاصلاة بدونها بمنزلة «كن» من الله الله الذي إذا صدر منه يتحقّق المراد ويكون (بالكون التامّ لا الناقص).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١٨٦». (٢) انظر الفتوحات المكّية.

ومن المعلوم أنّ القراءة بوجودها الاعتباري لا تقدر على التأثير العينيّ، بل بما لها من السرّ الوجوديّ، والاسم أمر عينيّ مُسبّح عن العيب والنقص، فلذا أمر الله سبحانه رسوله حسلّى الله عليه وآله بالتسبيح له حيث قال تعالى: «سبّح اسم ربّك الأعلى»(۱)، وذلك الاسم هو سرّ للاسم اللفظيّ الّذي يقرأه المصلّي. ولاخفاء في أنّ سرّ الاسم الأعظم هو أعظم الأسرار، ولا يُنال إلّا بخرق الحجب طرّاً كما مرّ في تكبيرات الافتتاحيّة، ولذا ورد في حديث المعراج «... فلمّا فرغ من التكبير والافتتاح أوحى الله إليه: سمّ باسمي، فمن أجل ذلك جُعل بسم الله الرّحن الرّحم في أوّل السورة»(۱).

وحيث إن بسم الله في أوّل كلّ سورة له معنى خاص مطابق لما تحتويه تلك السورة، وكانت سورة الحمد كافلة لمعارف جمّة فبسم الله الواقع في أوّلها جامع لتلك المعارف، ولمّا كان إدراك تلك المعارف مرقاة إلى شهود أسرارها فلنأتي بشيء منها؛ لأنّ الحرّ تكفيه الإشارة عن العبارة.

إنّ الحمد إنّما هو تجاه النعمة، والنظام الإمكاني من المعقول إلى المحسوس، ومن الغيب إلى الشهادة نعمة إلهيّة أنعمها البارئ تعالى، فهو تعالى مستحقّ للحمد، ولا محمود سواه، وحيث إنّه لا وجود حقيقيّ لغيره، لأنّ كلّ ما سواه آيات ومظاهر له فهو مالك بالاستقلال لما يصدر عن ماعداه، فالحمد المتمشّى من غيره إنّما هو مظهر للحمد الناشئ منه تعالى، فلا حامد عداه، فهو الحميد بالمعنى المطلق، أي: الحامد والمحمود.

وقد علّل في هذه السورة استحقاقه تعالى للحمد بأمور خسة، بعضها جامع ومتن، وبعضها الآخر شرحٌ لذلك المتن:

الأوّل: -أي: ما هو بمنزلة المتند هوعنوان «الله»؛ لأنّه جامع لجميع الكمالات، وكلّ من جمع الكمال فهو محمود، فالله محمود فله الحمد، وهذا القسم

<sup>(</sup>١) الأعلىٰ: ١. (٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ١٠٠

بمنزلة المتن الَّذي تشرحه سائر العلل الأربع الآتية.

الثاني: -أي: ما هو بمنزلة الشرح وهكذا العناوين الأخر القادمة ـ هو عنوان الربوبيّة الّتي هي من الصفات الخاصّة، وحيث إنّ الله سبحانه ربّ العالمين وكلّ ربّ محمود فهو محمود فله الحمد.

الثالث: هو عنوان الرحمانية التي هي أيضاً من الصفات الخاصة؛ لأنها وإن كانت أعمّ من غيرها إلّا أنّها بالقياس إلى عنوان ((الله)) خاصة، وإن يظهر من بعض أهل المعرفة (۱۱) كونها أيضاً اسماً أعظم نظير عنوان ((الله)) حسبا يُستفاد من قوله تعالى: ((قُلُ ادْعُوا الله أو ادْعُوا الرَّحْن أيّاً ما تدعوا فله الأسهاء الحسني) (۲) لدلالته على أنّ كلّ واحدِمن ((الله)) و ((الرَّحْن)) واجد للأسهاء الحسني، إذ المستفاد منه: أنّ كلّ واحدِمن ذينك الاسميز، فله أي: لكلّ واحدِمنها ـ الأسهاء الحسني، إذ الضمير يرجع إلى أيّ، لا الى خصوص الذات المطلقة الواجبية، ولكن الما لم يجعل عنوان ((الرَّحن)) وصفاً وتابعاً، ولكن يجعل عنوان ((الرَّحن)) وصفاً وتابعاً، فيمكن الفرق بينها بجعل ((الله)) جامعاً وجعل ((الرَّحن)) شارحاً.

الرابع: هو عنوان الرحيميّة الّتي هي أيضاً من النعوت الخاصّة؛ لعدم اتساعها بالنسبة إلى غير المؤمن. وعلى أيّ تقدير لا تكون نظير عنوان «الله» اسماً أعظم، وحيث إنّ الله سبحانه رحيم وكلّ رحيم محمود فهو تعالى محمود فله الحمد.

الخامس: هو عنوان مالك الجزاء بالجنّة والنار، وذلك من شؤون الحكمة والعدل، كما أنّه من شؤون القدرة أيضاً، وكلّ حاكم عدل ملك الجزاء في قبال العمل، إن كان خيراً فبالجنّة، وإن كان شراً فبالنار، فهو محمود، وحيث إنّ الله سبحانه مالك له فهو محمود فله الحمد.

فهذا الجزء من الفاتحة حاو للمبدأ والمعاد ومابينها. أمّا الأوّل والثاني ـأي: المبدأ والمعاد فواضح بما قرّر، وأمّا الّذي يرجع إلى مابين المبدأ والمعاد فهو الدين

<sup>(</sup>١) راجع الفتوحات المكّية.

والصراط والنبوة والرسالة والوحي والولاية، وما الى ذلك ممّا يرجع الى ربوبيّته تعالى، حيث إنّ الربّ كما يربّ الحجر والمدرّ والشجرّ والبرّ والبحر والحيوان الأعجم كذلك يربّ الإنسان، ومعلوم أنّ تربيبه وتربيته إنّما هو في ضوء الشريعة والصراط الَّذي بدونه يكون الناس كالأنعام بل هم أضلّ، وبه يصير نبيّاً ورسولاً ووليّاً، أو عبداً صالحاً ومؤمناً فالحاً ونحو ذلك.

ومن المعلوم: أنّ لكلّ من المعارف المارة سرّاً عينيّاً يختصّ به، ولا ينال المصلّي المناجي ربّه إيّاه إلّا بمعرفة هذه المعارف والاعتقاد بها والسير نحوها حتّى يحصل له شهود مصاديقها، ويصل إلى سرّها، وما نقل من مآثر أهل البيت عليهم السّلام وآثار مقتفيهم من الخُرور مَغشيّاً عند قراءة الفاتحة فإنّها هو باستنادشهود نبذرمن أسرارها.

وحيث إنّ المصلّي بعد معرفة استحقاق الله سبحانه للعبادة بالبرهان الّذي أقامه القرآن يريد أن يصل إلى معروفه بالعيان، أي: العرفان، ولا وسيلة لتلك الصلة إلّا الصلاة، كما قرّر من أنّها حجزة عن الرين وما يوجب البُعد، ووصلة بين العبد والمولى، يتوسّل إليه تعالى بالعبادة، ويناجيه بقوله: «إيّاك نعبُدُ» بتقديم ما يفيد الحصر، ولعل قصده في التعبير بالمتكلّم مع الغير هو: أنّه في صفّ سائر الموجودات العابدة له تعالى، إذ الله ربّ للعالمين الّذين يعبدون ربّهم الواحد، أو هو أنّه في صفّ سائر المملّين الراكعين الساجدين الّذين أمرنا الله تعالى بأن نكون معهم، كما قال تعالى: «واركعوا مع الراكعين» أو هو أنّه مع قلبه وسائر جوانحه وجوارحه بائتمامهم بإمامهم، أي: العقل القاهر على ماعداه يعبدونه تعالى؛ لأنّ المؤمن وحده جماعة، كما تفطّن له المجلسي الأول قدّس سرّه (٢).

وعلى أي تقدير: يحتاج السالك في طي طريق العبادة الصالحة لأنْ تُوصل العبد الى مولاه وتجعل معقوله مشهوده الى الإعانة، ولمّا انحصرت الربوبيّة في الله

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٤. (٢) روضة المتقين: ج٢ ص ٤٨٦.

تعالى فلا معين إلا هو، ولذلك يناجي ربّه بقوله: «ايّاك نستعين» بتقديم ما تقدّمه يفيد الحصر، وحيث إنّ الله سبحانه معين من استعانه فيُعينه بما استدعاه، وبهديه إلى صراط الّذين أنعم الله عليهم من النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً، فهؤلاء الّذين هم على الصراط المستقيم وهم المُنعَمُ عليهمهم الله سبحانه ويناجونه، والمصلّي يرى نفسه معهم، وهم اللّذين لم يخلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّئاً، بل هم اللّذين خلصوا من دم الإفراط، وروث التفريط، ونجوا من الغضب والضلالة، وقالوا: ربّنا الله واستقاموا، فتتنزّل عليهم اللائكة المبشّرات.

والمصلّي إذا نجا من جانبي الغضب والضلال ومشى على الصراط السوي وأخلص عبادته لله تعالى يأتيه اليقين، أي: عين اليقين، فيشاهد ما فهمه بالبرهان، ويجد ما وعده القرآن بقوله تعالى: «واعبُد ربَّك حتّى يأتيك اليقين» (١) إذ المراد من الآية: هو بيان الفائدة، لا الغاية؛ لأنّ معناها: أنّ من بركات العبادة وفوائدها هو: حصول اليقين، لا أنّ المراد منها هو تحديد العبادة وتعيين حدّها به، بحيث إذا حصل اليقين مازالت الحاجة إلى العبادة، بأن تكون العبادة بمنزلة النعلين، حتّى إذا بلغ السالك الى الوادي المقدّس اليقين علزم خلعها، بل العبادة بمنزلة القدّمتين للنتيجة، والمرقاة للصعود الى الدرجة الراقية، بحيث يلزم حفظ القدّمتين للنتيجة حدوثاً وبقاءً وكذا صون السُلَّم للصعود، حتّى إذا زالت المقدّمتان زالت المنتيجة، وإذا سقط السلَّم هبط الصاعد كهبوط الشيطان المرجوم بقوله تعالى: النتيجة، وإذا سقط السلَّم هبط الصاعد كهبوط الشيطان المرجوم بقوله تعالى: «فاهبط منها فا يكون لك أن تتكبَّر فها» (٢).

ثم إنّ المصلّي المناجي ربّه قد يكون نجواه بلا وسيط من حجاب أو رسول، وقد يكون من وراء حجاب، وقد يكون بوساطة رسول، كما أنّ الله تعالى المتكلّم لعبده لا يكلّمه إلّا بأحد الأنحاء الثلاثة حسبا أفاده في سورة الشورى، حيث قال تعالى:

(٢) الأعراف: ١٣.

<sup>(</sup>١) الحجر: ٩٩.

«وما كان لبشر أنْ يكلّمهُ الله إلّا وحياً أو من وراء حجاب أو يُرسلَ رسولاً فيوحي بإذنه مايشاء إنّه علي حكيمٌ»(١).

والسبب في التثليث المذكور هوضعف الممكن عن التكلّم، أو الاستماع بلا وسيط دائماً، بل إنّما هو للأوحدي من الإنسان حيّناً، وحيث إنّ تكلّم العبد مع مولاه فرع تكليم الله إيّاه وكان ذلك على ثلاثة أنحاء كان تكلّم العبد أيضاً كذلك، ولابد هنا من التنبّه لأمرين:

أحدهما: أنّ الله الحائل بين المرء وقلبه أقرب إلى المصلّي المناجي من نفسه إليه فضلاً عن غيره، فلا وسيط ولا حاجب من ناحيته تعالى، إنّها الوساطة والحجاب من جانب المستمع الواعي دائماً.

وثانيها: أنّ الحجاب المنتني في القسم الأوّل من الأنحاء الشلاثة إنّما هو بالقياس إلى النحوين الآخرين المذكور أحدهما في القسم الثاني، وهو ما يكون من وراء حجاب، والآخر في القسم الثالث، وهو ما يكون بإرسال الرسول. وأمّا بالقياس إلى نفسه فهو أيضاً حجاب لا محالة؛ لأنّ الممكن المحدود يكون أصل وجوده وحدّه وتقيّده وتعيّنه حجاباً عن شهود الوجود البحت، المطلق المنزّه عن الحدّ المقدّس عن القيد، فلا حجاب بينه وبين الله سبحانه إلّا نفسه كما أشار إليه بعض النصوص.

ومن هنا يمكن أن يقال بأنّ التكليم منحصر في وراء الحجاب، وكذا النجوى منحصر فيه، ولقد أفاد صاحب الفتوحات حصر المناجاة في وراء الحجاب<sup>(۲)</sup>، وإن كان الحق هو: كون الحصر من جانبي التكليم والنجوى، وكون منشأ الحجاب فيها هو قصور الممكن وضَعفه، حتّى في مرتبة الفناء الَّذي لايُشاهد فيه الفاني نفسه؛ لأنّ ذاته المحدودة وإن لم تكن مشهودة حينذاك ولكتها ليست معدومة، وإلّا لَمَا كان الفئاء كمالاً، بل موجودة، فإذا كانت موجودة فلها حكمها الخاص من

<sup>(</sup>١) الشورىٰ: ٥١. (٢) الفتوحات المكّيّة: ج١ ص ٤١٠.

الحجاب، فتدبّر.

فعند اتضاح أنحاء النجوى وأنّ الأصل الحاكم في أنحائه هو كونه من وراء الحجاب وأنّ نفي الحجاب نسبيّ لا نَفْسيّ يتبيّن معنى الخطاب في قوله: «إيّاك نعبد وإياك نستعين»، ومعنى الدعاء الشفهيّ في قوله: «إهدنا الصراط المستقيم»، كما أنّه يتبيّن سرّ تقديم التوجّه بالأولياء في افتتاح الصلاة، وقبل دخولها(۱)، إذ الخطاب والدعاء لأكثر الناس بل لكثيرهم ليس إلّا من وراء الحجاب وإن كان ذلك الحجاب من قبلهم لا من الله سبحانه. وأمّا الأوحديّ من الّذين استخلصهم الله لنفسه نجيّاً فهو وإن لم يكن هناك حجاب مركوم ومركّب ولكن لا محيص هنالك عن الحجاب البسيط، وهو نفس ذاك المناجى وذاته.

هذا نبد مما يرجع إلى أصل النداء والنجولى وأنحائه، وإلى ما تحويه سورة الحمد، مع أنّ أصل الحمد من تعليم الله سبحانه، إذ لوحبس عرفان حمده عن عباده على ما أبلاهم من مِننه المتتابعة وأسبغ عليهم من نعمه المتظاهرة لتصرّفوا في مِننه فلم يحمدوه، وتوسّعوا في رزقه فلم يشكروه، ولو كانوا كذلك لخرجوا من حدود الإنسانية إلى حدّ البهيميّة، فكانوا كما وصف في محكم كتابه: «إنْ هُم إلّا كالأنعام بَل هُم أضلُّ سبيلاً»(٢)، على ما أفاده مولانا السجاد عليه السلام في صحيفته (٣)، فعليه يكون الحمد فصلاً مقوّماً أخيراً للإنسان فهو ناطق حامد.

وأمّا ما يرجع إلى السورة فحيث إنّ المصلّي له الخيرة في قراءة أية سورة من القرآن عدا العزائم الأربع فلا مجال للبحث عن سرّ سورة خاصّة يعينها إلّا بما يرجع إلى أصل الخطاب، وإلى أصل القرآن، وقد مرّ منها مايناسب هذا المختصر، ولكن لمّا قرأ رسول الله على الله عليه وآله في المعراج سورة التوحيد حسبا أمرة الله تعالى بأن قال: «إقرأ يا محمّد نسبة ربّك قل هوالله أحد» أعالم في أن يُشار إلى

<sup>(</sup>٣) الدعاء الأوّل في التحميد.

<sup>(</sup>٤) راجع حديث المعراج المتقدّم.

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢ و ٣.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٤٤.

شطر من سرّها.

وليعلم: أنّه قد ورد في شأن سورة التوحيد، وكذا الآيات الستّ من أوّل سورة الحديد ما لاينبغي الذهول عنه، وهو مارواه الكلينيّ ـرحمه اللهـ بإسناده عن عاصم ابن حميد قال: سئل عليّ بن الحسين ـعليهماالسّلام ـ عن التوحيد؟ فقال: «إنّ الله ـعزّوجلّ ـ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون، فأنزل الله تعالى «قل هو الله أحد»، والآيات من سورة الحديد إلى قوله: «والله عليمٌ بذات الصُدُور»، فن رام وراء ذلك فقد هلك» (١).

إنّ التعمّق: هو التأمّل في العمق، كما أنّ التدبّر: هو التأمّل في الدّبْر، وحيث إنّ للقرآن بطناً بل بطوناً فللتعمّق فيه مجال، كما أنّ له إنباءً عمّا يأتي من الحوادث فللتدبّر فيه مجال أيضاً. والقرآن آخر كتاب إلهي نزل، وهو خاتم الكتب وخاتم الصحف، والناس في تكامل حلومهم إلى حدِّ يليقون لظهور خاتم الأولياء وخاتم الأوصياء المهدي المنتظر أرواحنا فداه، وحينذاك تتعالى العلوم الشهوديّة، باطلاع غير واحدٍ من الناس على الغيب بما يراه من نوره، وتتكامل العلوم الحصوليّة بعثور غير واحدٍ من الأذكياء على براهين المبدأ والمعاد، فلابد من علم شهوديّ جامع، وكذا من علم برهانيّ كافل، ولكلّ واحدٍ منها أصحاب ورجال يختص به، ووليّ العصر وعلى كاهله تعليم الحكم الجامع بين الغيب والشهود، كما أنّ القرآن كتاب كافل لهما وعلى كاهله تعليم الحكماء، وإراءة العرفاء فلذا يلزم أن يشمل على ما لاحد فوقه، وعلى كاهله تعليم الحكماء، وإراءة العرفاء فلذا يلزم أن يشمل على ما لاحد فوقه، العارف فالقرآن واجد له، وحيث إنّ الأساس لجميع المعارف هو التوحيد وكلّما كمل العلم به كمل العلم بغيره من المعارف الراجعة إليه فلذا أنزل الله سبحانه ما القرآن المادي لهم إلى لقاء الرّمن، وأعلى درجات العرفان، كما هو المترقب من المارة القرآن المادي لهم إلى لقاء الرّمن.

<sup>(</sup>١) الأصول من الكافي: ج١ باب النسبة ص٩١٠.

ومن هنا تبين أنّ ظاهر النصّ المذكور هو مدح التعمّق، وترغيب المتعمّقين، وأنّه لاحدّ وراء ما تحويه سورة التوحيد والآيات الستّ من سورة الحديد، وأنّ تهلكة من رام وراءه فإنّها هي إرشاد إلى نفي الحدّ الفائق، إذ السلوك في لا طريق إليه ولا حدّ له تَيهٌ، والتائه هالكٌ، والهالك عن بيّنة في جهنم لا رحمة فيها، كما في نهج البلاغة الكتاب٢٧: «دارٌ ليس فيها رحمةٌ ولا تُسمع فيها دعوةٌ».

وقد اقتفى صهره في الوافي أثره؛ لأنّه منه كالضوء من الضوء، وكالصنو من الصنو، ولل الصنو، والمذراع من العضد، حيث قال رحمه الله: لعلّه عليه السّلام - أشار بالمتعمّقين إلى أكابر أهل المعرفة، ولعمري أنّ في سورتي: التوحيد والحديد ما لايدرك غوره إلّا الأوحديّ الفريد؛ ولا سيّما الآيات الأول من سورة الحديد، وخصوصاً قوله عزّوجلّ: «وهو معكم أينا كنتم» (٢)!

ولكنّ العلّامة المجلسيّ -قدّس سرّه- بعد وصفه الحديث بأنّه صحيح احتمل في قوله عليه السّلام: «المتعمّقون» ثلاثة احتمالات:

<sup>(</sup>١) شرح الأصول من الكافي: ص٢٤٨ الطبعة الحجريّة.

<sup>(</sup>٢) الوافي: ج١ ص٣٦٩ ط مكتبة الإمام أمير المؤمنين عليه السَّلام.

الأوّل: أن يكون أمراً بالتعمّق، فالمعنى: ليتعمّقوا فيه.

الثاني: أن يكون نهياً عنه، فالمعنى: لا يتعمقوا كثيراً بأفكارهم، بل يقتصروا في معرفته سبحانه على مابين لهم.

الثالث: أن لا يكون بمعنى الإنشاء، سواء كان أمراً كالأول، أو نهياً كالثاني، بل هو إخبار، ومبيّن للضابط والمعيّار الَّذي يعرضون أفكارهم عليها، فلا يزلّوا ولا يخطأوا، ثم قال رحمه الله: والأوسط أظهر، أي: كونه نهياً عن التعمّق بأفكارهم أظهر؛ للزوم الاقتصار على مابيّن لهم (١).

أقول: الظاهر هو الأخير، إذ لا مجال لحمل قوله عليه السّلام: «متعمّقون» على الإنشاء أوّلاً، ولكفاية الآيات الدالّة على أنّه تعالى ليس كمثله شيء، وأنّهم لا يحيطون به علماً، وأنّه لا تدركه الأبصار ثانياً بلا فاقة الى نزول هاتين السورتين، ولأنّ نطاق هاتين السورتين مفيد لغير واحد من الأوصاف الإلهيّة الّتي ترتعد فرائص العقول حولها ثالثاً، ولو كان الهدف السامي لنزولهما هو النهي عن التعمّق ونحو ذلك لكان لهما لسان آخر، فالصواب هو: أنّ محتواهما بيان للمعيار النهائي في التوحيد حتى تعرض عليه الأفكار والآراء كما استنبطه أساطين الحكمة، فحترى السورتين ميزان قسط لا يحيد، فلابد من عرض المعارف عليه.

ومن هنا يظهر: أنّ ما أفاده بعض مشايخنا (٢) -قدّس سرّه - من: أنّ الأظهر أنّ الرواية ذمِّ للمتعمّقين إلى اللّذين يتصدّون لمعرفة ما لايناله الإنسان من ذات الله تعالى، وأمرٌ لهم بالاكتفاء بمفاد الآيات (٣) ليس بتامً؛ لأنّ المطلب المذكور وإن كان حقاً في نفسه -لأنّ التصدّي لما لاينال تهلكة وتيه ولكنّ السورتين قد اشتملتا على معارف جَمّة لم يكن في وسع من قدّمه الدهر أن ينالها، كما لم يُؤثر عنهم ما نالته رجال من فارس، ولو لم يصدّر قوله -رحمه الله - بما نقل عن صدر المتألهين -قدّس

<sup>(</sup>١) مرآة العقول: ج١ ص٣٢٠ ط دارالكتب الإمامية .

<sup>(</sup>٢) هو العلامة الشعرانيّ رحمه الله.

<sup>(</sup>٣) الوافي: ج١ ص ٣٦٩.

سرّه ـ لكان لمقاله وجه وجيه ، ولكنه ـ رحمه الله ـ نقل أوّلاً قول صدر المتألّهين رحمه الله ، ثمّ أتى بما نُقل ، ولقد أجاد ـ قدّس سرّه ـ في تعليقته على شرح المولى الصالح للأصول من الكافي ، حيث فصّل بين التعمّق المذموم والممدوح ، وقال رحمه الله : وأمّا المذموم فالتعمّق فيا لا تصل إليه العقول من الكلام في الذات وتشبيه تعالى بالأجسام . وأمّا الممدوح فالتفكّر في عظمته وقدرته وحكمته وما يصل إليه العقول من صفاته (۱) . كما أنّه أجاد الشارح ـ أي : المولى الصالح ـ في شرحه فراجع .

وبالجملة: أنّ سورة التوحيد وأوائل الحديد لاشتمالها على الضابط الإلهيّ المصون عن أيّة مغالطة تكون ذريعة لنيل أسرار الصلاة وشهودها؛ لأنّ المعرفة الحصوليّة بذر المشاهدة الحضورية كما قيل.

ولامساغ لأحدٍ أن يخالف ما في هاتين السورتين، أو يختلف عنه، أو يُخلّفه، إذ المخالف له مناقض للقرآن الَّذي لاريب فيه، فالمخالف يتردّد في ريبه، إذ مخالف ما لاريب فيه مريب، وأمّا المختلف معه المتخلّف عنه فهو قاصر مُفرّط. ومن المعلوم أنّ المتأخّر عن الحق زاهق، والمتقدّم عليه المُخلّف له أي: الَّذي يجعل نفسه إمام القرآن وأمامه، ويجعل القرآن خلفه فهو متعدٍّ مُفرط. ومن الواضح أنّ المتقدّم على القرآن وأمامه، ومن سار على ماتهديه السورتان وسلك سبيلها كاد أن يصل إلى سرّهما المنتي هو الموجود العيني المتجلّي بصورة السورة، والمكتسي بكسوتها؛ لأنّ اللازم للحق لاحق.

وليعلم: أنّ في بعض نصوص المعراج: أنّه قد أوحى الله تعالى إلى رسوله ـصلّى الله عليه وآله ـ الّذي عرج به ـ في قراءة الركعة الأولى: اقرأ يا محمَّد نسبة ربّك تعالى «قـل هو الله أحـد الله الصمـد لم يلـد ولم يـولد ولم يكن لـه كفـواً أحد»، وفي قراءة الركعة الثانية: اقرأ «انًا أنزلناه» فإنّها نسبتك ونسبة أهل بيتك إلى يوم القيامة.

والَّذي يُستفاد من هذا التعبير هو: أنَّ نسبة كلِّ موجودٍ وما ينتمي هو به إنَّما هو

<sup>(</sup>١) شرح المولى الصالح المازندراني ـ رحمه الله ـ للأصول من الكافي: ج٣ ص١٩٠٠.

الوجود الخاص، والكمال الوجودي الخصوص. وأمّا العنوان الاعتباريّ والإضافة الطارئة الّتي لامساس لها بذات الشيء فلا دخل لشيءٍ من ذلك في الانتاء. واللّذي يصلح لأنْ يجعل نسبة الربّ تعالى هو الهويّة المطلقة الأحديّة البحتة الصمديّة الصرفة، مسلوباً عن ذلك كلّ مايرجع إلى النقص، والّذي يصلح لأنْ يجعل نسبة الرسول على الله عليه وآله وأهل بيته على: انتاء الإنسان الكامل، والخليفة الشامل الجامع هو كون قلبه مهبط الوحي، وموطن الملائكة النازلة به فيا يرجع إلى التشريع أو غيره في خصوص الرسول صلّى الله عليه وآله، وفيا يؤولُ إلى غير التشريع في غيره صلّى الله عليه وآله، والغرض: هو أنّ نسبة كلّ موجود إمكانيّ غير التشريع في غيره صلّى الله عليه وآله، والغرض! هو أنّ نسبة كلّ موجود إمكانيّ فإنّه هي تربطه إلى الأحد الصمد الّذي هو المنسوب إليه لكلّ ماسواه.

وقد يلاحظ الترتيب في قوس النزول عكس ما في قوس الصعود؛ لأنّ الصاعد إلى الله يقرأ نسبة أهل البيت عليهم السَّلام -أي: «إنّا أنزلناه...» في الركعة الأولى ونسبة الربّ تعالى ،أي: «قل هو الله أحد...» في الركعة الثانية؛ لأنّ الربّ تعالى مدينة الحقّ والتحقّق، والإنسان الكامل بابها، حسبا يُستفاد من أدعية التكبيرات الافتتاحيّة كها تقدّم، ويؤيّده ما في الزيارة الجامعة «... من أراد الله بدأ بكم»، وما في رواية الفقيه (١). وإن كان الأمر في قوس النزول هو ما مرّ؛ لأنّه تعالى أوّل كلّ شيء نعم، أوليّة كلّ شيءٍ بأوليّته تعالى، وآخرية كلّ شيءٍ بأتريّته تعالى، وآخرية كلّ شيءٍ بأخريته تعالى؛ لأنّ ما بالعرض لابد وأن ينتهي إلى ما بالذات، وأمّا هو تعالى فهو الأوّل بلا شيء كان قبله، وهو الآخر بلا شيءٍ يكون بعده.

أمّا القراءة في غير الأُولَيين فتجوز الفاتحة كما يجوز التسبيح، أي: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر، والنصوص في بيان ما هو الأفضل فهما -أي: القراءة والتسبيح - متعددة، وفي بعضها تفصيلٌ بين الإمام وغيره (٢). وعلى أيّ

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ١٨٨ - ١٩٢.

تقدير: لو اختير التسبيح لكان اللازم على السائر سبيل السرّ الصائر إليه أن يتنبّه بما ورد من سرّ تربيع التسبيح، وأنّه واقعيّة عينيّة ينتظم بها العرش ومادونه، حيث إنّه ورد في سبب تكعّب الكعبة وبنائها على الجدران الأربعة من التعليل بكون البيت المعمور مربّعاً، المعلّل تربيع ذلك البيت المعمور بكون العرش مضلّعاً بأضلاع أربعة، وجهات أربع، المعلّل تربيع العرش بكون التسبيح أربعاً، وهي: «سبحان الله...».

والّذي يُستفاد من هذا التعليل هو: أنّ للتسبيح الجامع للتحميد والتهليل والتكبير وجوداً خارجياً، وأثراً عينياً مقدماً على العرش الّذي منه ينتشئ الأوامر الإلهية، وسبباً لأن يُهيا العرش على مثال ذلك التسبيح، ولكلّ ضلع من أضلاع العرش حكمٌ يختص به وإن كان الكلّ في الوجود الجمعي واحداً، لاصدع ولا شعبَ فيه.

فتبيّن في هذه الصلة أمورٌ:

الأول: أنّ للقرآن سرّاً، وأنّه لا مجال هنالك للفظ الاعتباري من العربيّة أو العبريّة أو نحو ذلك، ولا يناله إلّا اللبيب الّذي لا يحوم حوم لبّه سوى حبّ المعبود المتكلّم بذلك الكلام.

الثاني: أنّ «بسم الله» من العبد بمنزلة «كُنْ» من الربّ، وأنّه حاو ٍ لأعظم الأسهاء.

الثالث: أنّ الاسم المؤتّر في العين موجود خارجي لا اعتباري، وأنّ ذلك الموجود العيني مُسبّح، ولا ينال ذلك إلّا بخرق الحُجُب.

الرابع: أنَّ الله هو الحامد والمحمود، وعلل حصر الحمد فيه تعالى.

الخامس: أنّ «الرحمن» اسم أعظم عند بعض أهل المعرفة.

السادس: أنَّ فاتحة الكتاب تحميد ودعاء كما في بعض النصوص(١)، وأنَّها

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ١٩٠، عن التهذيب.

كافلة للمعارف الثلاث من المبدأ والمعاد ومابينها.

السابع: أنَّ العبادة منحصرة لله، والاستعانة به تعالى.

الثامن: بيان المنعم عليه، ومن هو على الصراط المستقيم.

التاسع: أنّ اليقين فائدة العبادة المتحقّق بوجودها، الدائم بدوامها، الزائل بزوالها، لا أنّه غايتها وحدّها الباقي بعد زوالها؛ لأنّه زعم زائف، وإفك آفل، وفرض فائل.

العاشر: أنّ نَعْلَي السالك يُخلَعان بعد الوصول إلى المقصود، وأنّ مقدّمتي البرهان تحفظان بعد العثور على المطلوب.

الحادي عشر: أنّ أنحاء التكلّم مع الله ثلاثة، وأنّ الميزبينها في قلّة الحجاب وكثرته لا في أصل الحجاب وجوداً وعدماً.

الثاني عشر: أنّ الفناء الّذي هومن منازل السائرين ومقاصد الصائرين هو: عدم الشهود، لازوال الوجود؛ لأنّ الفناء كمال، وزوال الوجود نقص.

الثالث عشر: أنّ الحمد من تعليم الله، ولولاه لتصرّف الناس في المِنن بلا حمد، ولصاروا بهائم، وأنّ الفصل المقوّم للإنسان الناطق هو: الحمد، فالإنسان حيوان ناطق حامد.

الرابع عشر: ترغيب المتعمم قين بالتدبّر في سورة التوحيد وأوائل سورة الحديد، عدا التخصيص بالتأمّل في القرآن كله.

الحامس عشر: تكامل العقول والحلوم عند ظهور خاتم الأوصياء عليه السَّلام. السادس عشر: أنَّ الحكماء المتألَّهين هم الأوتاد والرواسي لأرض المعرفة.

السابع عشر: تضارب الآراء في معنى حديث السجّاد عليه السّلام، والتعمّق المذموم والممدوح.

الثامن عشر: أنّ سورة التوحيد هي نسبة الربّ، وسورة «إنّا أنزلناه»، هي نسبة أهل البيت عليهم السّلام.

التاسع عشر: العبرة بين قوسي النزول والصعود في تقديم إحدى سورتي التوحيد

و «إنّا أنزلناه» على الأُخرى.

العشرون: أنّ تربيع العرش مستند إلى تربيع التسبيح، فالمصلّي المناجي ربّه إذا استعاذ في بدء الصلاة بالله ممّا استعاذ منه عباده المخلصون يصير قلبه عرش الرحمان، حيث إنّ العرش على شاكلة التسبيح الأربع، فالمُسبِّح بالقلب، المقدّس باللبّ، المناجي بالسرّ بالغ عرش ربّه بإذنه.

## الصلة الرابعة في سرّ القيام والركوع والسجود و...

كما أنّ للصلاة ذكراً وقولاً كذلك لها حال وفعل، ولكلِّ من ذلك سرّ، إذ الصلاة بأسرها ذات سرّ، وقد تقدّم أنّ الطريق الوحيد لبيان سرّها هو: الكشف الصحيح، أو النقل المعتبر، إذ لا سبيل للعقل الطائف حوم كعبة الكلّيّات أنْ يسعى بين مصاديقها الجزئيّة، وأنْ يلزم أن لا يكون الجزئيّ المنكشف أو المنقول مناقضاً للكلّيّ المعقول المُبرهن.

وأنّ الّذي يوجّه به حال المصلّي من القيام ونحوه لاخصيصة له بالصلاة؛ لجريان غير واحدٍ من ذلك في غيرها: كالوقوف في عرفات، والمشعر، وكذا الطواف والسعي، حيث إنّ بعض ما يوجّه به أفعال الصلاة وأحوالها يجري في مناسك الحجّ والعمرة ونحوهما.

وحيث إنّ المهم هو النصّ الوارد في بيان أسرار الصلاة في المعراج ونحوه، فلنأت بنبذٍ منه، ثمّ نشير إلى ما يمكن توجيهه.

روي في العلل عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليهماالسّلام: كيف صارت الصلاة ركعة وسجدتان)، وكيف إذا صارت سجدتين لم تكن ركعتين؟ فقال عليه السّلام: «إذا سألت عن شيءٍ ففرّغ قلبك لتفهم، إنّ أوّل صلاة صلاها رسول الله عليه والله عليه وآله إنّا صلّاها في الساء

بين يدي الله تعالى قدّام عرشه تعالى... إلى آخره الله.

والمستفاد منه: أنّ «صاد» الّذي أمر رسول الله ـصلّى الله عليه وآله ـ أن يغتسل ويتوضّأ منه هو عين تنفجر من ركن العرش كما تقدّم، ويقال له: ماء الحياة، وهو ما قال الله عزَّوجلّ: «ص والقرآنِ ذي الذكر»، وأنّ أحوال رسول الله صلّى الله عليه وآله: من القيام والركوع والسجود، والجلوس والانتصاب من ذلك كانت بالوحي الإلهيّ، ولكلّ حال ذكر وقولٌ، كما عن دعوات الراونديّ عن النبيّ ـصلّى الله عليه وآله ـ أنّه قال: «أمرني جبرئيل أن أقرأ القرآن قائماً، وأن أحمده راكعاً، وأن أحمده راكعاً، وأن أسبّحه ساجداً، وآنْ أدعوه جالساً»(٢). كما أنّه روي: «للانتصاب ذكر خاصّ».

ولمّا كان الإنسان كوناً جامعاً بين الحضرات كلّها فهو واجد لكلّ حال يجده الملك، ولا عكس، إذ قد ورد في الملائكة: «أنّ منهم: سجوداً لا يركعون، وركوعاً لا ينتصبون، وصافّون لا يتزايلون...»(٣)، ولكنّ الإنسان ينتصب تارةً، ويركع أخرى، ويسجد ثالثةً، ويجلس رابعةً، ويتزايل إلى القيام خامسةً، كما فعله رسول الله عليه وآله في المعراج.

وحيث إنّ ما ورد في سرِّ الركوع أنّ تأويله: «آمنت بوحدانيّتك ولو ضربت عنقي» (١) مثال لسائر أحوال الصلاة من القيام ونحوه، فيمكن أن يقال: إنّ سرَّ القيام وتأويله هو الإعلام بالإعداد لمحاربة العدوّ من قوّة تُرهبُه، والمقاومة تجاه أيّ بلاءٍ مُبين، إذ الصلاة ممّا يُستعان بها للحوادث والكوارث حسبا قال تعالى: «واستعينوا بالصبر والصلاة وإنّها لكبيرةٌ إلّا على الخاشعين» (٥). وهكذا الإعلام بامتثال قوله تعالى: «ياأيّها الّذينَ آمنوا بامتثال قوله تعالى: «ياأيّها الّذينَ آمنوا

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢١ عن علل الشرائع.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٦ عن جامع الدعوات للقطب الراوندي.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: الخطبة «١». (٥) البقرة: ١٥.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٦٢. (٦) البقرة: ٢٣٨.

كونوا قوّامين بالقسط شُهداء لله...»(١)، و «... كونوا قوّامين لله شهداء بالقسط»(٢)، ولا خفاء في أنّ المراقب على القيام لله وحده يصير قائماً بالقسط، ثمّ يصير مظهراً للقيّوم الَّذي تعنوله الوجوه بالعَرَض والتبع، كما أنّها عَنَت للحيّ القيّوم بالذات وبالأصالة.

والغرض: كما أنّ المحاورة قد استقرّت على التعبير عن الصبر والحلم والجهاد والاجتهاد بالقيام؛ لأنّه أقبوى حالة للإنسان بها يقدر على الذبّ أو الصول كذلك المشاهدة الملكوتيّة قد استمرّت على التمثّل بالقيام أو الانحناء أو السجود، أو الجلوس، لأحوال تعتري الإنسان تجاه ربّه من الحضور لديه، والانقياد لأمره، والتذلّل في فنائه، والتربّص لصدور أمره، وحيث إنّ المهمّ في إقامة الصلاة هو كون المصلّي قائماً لله لا يعجزه شيء ولا يُقعده أمرٌ من الأمور ورد في حقّ القيام والاهتمام به حال الصلاة: أنه «لاصلاة لمن لم يُقم صُلْبه» (٣)، وهذا وإن كان ظاهره الحكم الفقهيّ من لزوم الاستواء حال التكبير للإحرام، وحال القراءة، وقبل الركوع ونحو ذلك ممّا يجب فيه القيام، ركناً أو جزءاً ولكنّ تأويله هو: أنّ المناجاة مع الله تستلزم المقاومة مع الخواطر والهواجس، فضلاً عنها مع الكوارث والحوادث.

كيا أنّ إحياء العدل، وإجراء القسط، وعون المظلوم، وخصم الظالم تفتقر إلى القدرة المعبّرة عن ذلك بالقيام بالقسط، حسبا ورد في حق الله تعالى: «شَهِدَ الله أنّه لا إله إلّا هُو والملائكةُ وأولوا العلم قائماً بالقسط» (3). وحيث إنّ الله سبحانه دائم في شهادته بالوحدانيّة فهو دائم القيام بالقسط، وكذلك الملائكة الذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، ويخافون من فوقهم، ولا يعصونه طرفة عينٍ، بل وهكذا أولوا العلم، إذ الدوام في الشهادة بالتوحيد مستلزم للدوام في القيام

(٢) المائدة: ٨.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٧٩.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٨.

بالقسط، فهوقائم دائماً، ولعل من هذا القبيل: اتصاف بقية الله تعالى واتسامه -عليه السّلام- بوصف القيام وسمّته.

ولما كان القيام لإحياء كلمة الله وإعلائها فن أحياها وأعلاها فهو قائم واقعاً وإن كان قائماً ظاهراً ومن لم يُحيها ولم يُعلها فهو قاعد واقعاً وإن كان قائماً ظاهراً حسبا يُذكر في تفسير القيام للجهاد، والقعود عنه، من أنّ المدار هو: إحياء الدين بالجهاد والاجتهاد، وإعلاء كلمة الحق بالإيثار والنثار، سواء كان الجيء قائماً أو قاعداً على ما بينها من المميز المقولي؛ لأنّ كلّ واحد منها من مقولة الوضع، ولا اعتداد بالقيام البدني تجاه قيام القلب بإحياء الدين وصون تراثه عن الضياع، ولعلّ من هذا القبيل: هو ماقاله أمير المؤمنين علي عليه السلّلام: «... وما جالس هذا القرآن أحدٌ إلّا قام عنه بزيادةٍ أو نقصان، زيادة في هدى أو نقصان من عمى» (١). وما قاله عليه السّلام في وصف أولياء الله «... بهم قام الكتاب وبه قاموا»؛ لأنّ المراد من قيام القرآن بهم: هو ظهوره العلمي في القلوب، والأذهان، وأثره العملي في الجوارح والأبدان بإرشادهم وتبليغهم، كما أنّ المراد من قيام هؤلاء الأولياء بالقرآن: هو علمهم وعملهم به، وتعليمهم الناس الكتاب والحكمة وتزكيتهم بما يُبعدهم عن النار، ويقرّهم إلى الجنّة، ويُزلفهم إلى لقاء الله سبحانه. ومن هنا يظهر أيضاً معني قول علي عليه السّلام في طعن النفاق، وقدح المنافق: ومن هنا يظهر أيضاً معني قول علي عليه السّلام في طعن النفاق، وقدح المنافق: «... قد أعدوا لكل حق باطلاً، ولكل قائم مائلاً...» (١)

والحاصل: أنّ القيام إنّها هو تمثّل للحالة الّتي بها يقدر العبد على المسارعة، ثمّ الاستباق، ثمّ الإمامة بأتمّ وجهِ، فمن قام واستقام لله تتنزّل عليه الملائكة وتبشّره بالولاية الطاردة للخوف والحُزن، كما قال تعالى: «إنّ الّذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا تتنزّلُ عليهمُ الملائكةُ ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة الّتي كُنتُم

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١٧٦».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الخطبة ١٩٤.

تُوعدون» (١). فمن استمرّ على الاستقامة يمكن أن يشاهد الـمُبشِّرات من الملائكة ويراهم، كما أنّه يسمع كلامهم، إذ الَّذي يختصّ بالرسول هو ما يرجع إلى خصوص التشريع، وأمّا ما يرجع إلى التسديد ونحوه فلا.

فكما أنّ قيام الله بالقسط منزّه عن الحالة الخاصة البدنية كذلك سرّ القيام الملحوظ في سرّ الصلاة منزّه عنها، وإنّ كان القيام المعتبر في صورة الصلاة وظاهرها هـ وعبارة عن تلك الحالة البدنيّة فالمصلّى المناجي ربّه المتمثّل بين يدي معبوده القائم بالقسط لابد له من المَّثّل بالقيام، إذ القلب القائم يظهر أثر قيامه في القالب والجوارح، كما أنَّ خشوع القلب يتجلَّى فيها، أي: في الجوارح، لما روي عن أمير المؤمنين علي عليه السَّلام: أنّ رسول الله -صلَّى الله عليه وآله- أبصر رجلاً يعبث بلحيته في صلاته، فقال: «إنّه لـوخشع قلبه لخشعت جوارحه»(٢)، ولا ينافيه ما ورد عن رسول الله -صلَّى الله عليه وآله - أنَّه كان يَمسَ لحيته أحياناً في الصلاة، فقيل له يا رسول الله، نـراك تَـمس لحيتك في الصلاة؟ فقـال صلَّى الله عليه وآله: «إذا كثرت همومي» (٣)، لأنّ المسّ هـوغير العبث فلا ينافي الخشوع القـلبيّ أوّلاً، وأنَّه نحو ابتهال وتضرّع لدى الله عند ازدحام الهموم ثانياً، وكان اهتمامه-صلَّى الله عليه وآله واحداً، وهُو خروج القرآن عن الهجران، حيث اتَّخذه قومه مهجوراً، وإيمان قـومـه؛ لأنَّـهم كفروا بالله ورسـوله، وكان ـصلَّى الله عليه وآلهـ باخعاً نَفسه على آثارهم، لأنَّهم لم يأمنوا بما جاء به أسفأ عليهم، ولم تكن همومه للدنيا الَّتي طلَّقها وصيّه ثلاث تطليقاتٍ، فضلاً عنه ـصلّى الله عليه وآلهـ نفسه. هذا بعض ما يرجع إلى سرِّ القيام في الصلاة.

وأمّا الركوع وكذا السجود: فتأويله هو: أنّ المصلّي المناجي ربّه وإن أقام صُلبه وقام لامتثال أمره تعالى واستقام واعتدل ولكنّ ذلك كلّه بالقياس إلى ما يُعدُّ عَدواً

<sup>(</sup>١) فصلت: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٧، غن الجعفريّات: ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٨.

لله ولأمره ونهيه من الشيطان الغوي، والنفس الأمّارة بالسوء، والدنيا الغرور. وأمّا بالقياس إلى الله تعالى فكل قيام عنده قعود، وكلّ اعتدال عنده انحناء، وكلّ إقامة صلب عنده انكسار ونحو ذلك؛ لأنّ كلّ حيّ بالقياس إليه تعالى ميّتٌ، وكلّ عليم بالقياس إليه جاهل، وكلّ قادر بالنسبة إليه عاجز، حيث إنّ كلّ شيء بالقياس إلى وجهه الباقي هالك، ولذلك قال أمير الموحّدين عليّ عليه السلام: «كلّ قويّ غيره ضعيف، وكلّ مالك غيره مملوك، وكلّ عالم غيره متعلّم، وكلّ قادر غيره يقدر ويعجز، وكلّ سميع غيره يصمّ عن لطيف الأصوات، ويصمّه كبيرها، ويذهب عنه مابعد منها، وكلّ بطير غيره يعمى عن خفيّ الألوان ولطيف الأجسام، وكلّ ظاهر عيره باطنٌ، وكلّ باطن غيره غير ظاهر...)

فالمصلّي المناجي ربّه لابد وأن ينحني، ويركع أو يسجد ليتمثّل ماهو السرّ في مرحلة التنزّل، كما أنّ انحناء ظهره ومدّ عنقه للضرب ونحوه وإن كان ركوعاً أو سجوداً لله تعالى ولكنّه بالقياس إلى أعداء دين الله تعالى قيام واعتدال، كما أنّ القيام نَفسه وإن كان للذبّ عن الدين قياماً ولكنّه بالقياس إلى القيّوم المحض الخفاض وانحطاط، حسما يُستفاد من قول مولى الموحّدين عليه السلام: «... غنى كلّ فقير، وعزّ كلّ ذليل، وقوة كلّ ضعيف، إذ كلّ شيءٍ له داخر وساجد، ولا يملك شيء لشيء نفعاً ولا ضرّاً» (٢).

فالقوي بالقياس إليه تعالى ضعيف أوّلاً، وبالقياس إلى إحياء أمره والدفاع عن دينه وإن كان قويّاً ولكن لا بالذات وبالأصالة، بل بالعرض والتبع ثانياً؛ لأنّ قويّه كانت بالله الّذي هو قوّة كلّ ضعف، فلا يلتبس الأمر على أحدٍ بأن يرى نفسه مقتدراً، بل على الإنسان أن يعقل أوّلاً، ويقتديه جميع شؤون إدراكه وتحريكه الّي هي شيعة العقل وأمّته ثانياً، بأنّه \_ بحول الله تعالى وقوّته ـ يقوم ويقعد، ويعتدل، وينحني، ويذبّ ويصول، وما إلى ذلك من الأوصاف الّتي يكون بعضها بالقياس

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١٥». (٢) نهج البلاغة: الخطبة «١٠٩».

إلى الله تعالى، وبعضها بالنسبة إلى الذبّ عن حُرم دينه.

وحيث إنّ الركوع وكذا السجود لله سبحانه من الأجزاء الهامّة للصلاة وتمثّلُ للتذلّل في فنائه فلذا قد يُؤمر العبد بالصلاة نفسها كما في غير واحدة من الآيات الآمرة بها، وبإقامتها، وقد يُؤمر بالركوع والسجود كما في قوله تعالى: «يا أيُّها الَّذين آمنوا اركعوا واسجدوا وإعبدوا ربَّكم وافعلوا الخير لعلَّكم تُفلحون»(١).

ولمّا كان كلّ وأحد من الركوع والسجود تخضّعاً فعليّاً قد قرّر في كلّ واحدٍ منها ما هو التخضّع القوليّ فلذا شرع فيها التسبيح حسبا في العلل في جعل التسبيح فيها من التعليل بأن يكون العبد مع خضوعه وخشوعه وتعبّده وتورّعه واستكانته وتذلّله وتواضعه وتقرّبه إلى ربّه مقدّساً مُمجّداً شاكراً لخالقه ورازقه...(٢).

وقد ورد في تعدّد السجود وذكره الخاص مايشهد لما مرّ، حيث إنّه سُئل أمير المؤمنين عليه السَّلام عن معنى السجود؟ فقال عليه السَّلام: «اللهم منها خَلقتني، يعني: من التراب، ورفعُ رأسك من السجود معناه: منها أخرجتني، والسجدة الثانية: وإليها تُعيدني، ورفعُ رأسك من السجدة الثانية: ومنها تُخرجني تارة أخرى، ومعنى قوله: سبحان ربِّي الأعلى وبحمده: فسبحان: أنفة لله، وربّي: خالق، والأعلى: أي عَلا وارتفع في سماواته حتّى صار العباد كلّهم دونه، وقهرهم بعزّته، ومن عنده التدبير، وإليه تعرج المعارج»، وقالوا عليهم السَّلام أيضاً في علّة السجود مرتين: «إنّ رسول الله عليه وآله لما أسري به إلى الساء ورأى عظمة ربه سجد، فلمّا رفع رأسه رأى من عظمته ما رأى، فسجد أيضاً فصار سُجدتين» (٣).

فالمصلِّي العارف بالسرِّ يجعل ما ذُكر أو يذكر في توجيه أحكام الصلاة وأقوالها

<sup>(</sup>١) الحبِّج: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٥٦، عن علل الشرائع: ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٦٥ ـ ٦٦.

وأفعالها ذريعة إلى شهودماهوالمخزون عندالله، المذخور لخواص أوليائه، من الأسهاء الحُسنى والصفات العليا، ثم يصير إليها بعد أن سار إليها، إذ السير مقدّمة للصيرورة التي هي السرّ الواقعيّ للصلاة، وما دون ذلك فكلّ ماقيل أويقال لها فهي حِكم وآداب وسُنن لامساس لها ذاتاً بما هو سرّ الصلاة الَّذي هو الأمر العينيّ التكوينيّ، وأين هو من المفاهيم الذهنيّة، أو الأحكام الاعتبارية التي لا أثر لها في الخارج عن نشأة الاعتبار؟

وحيث إنّ المصلّي يطوف حول كعبة العزّة بذلّته، وعرش الملكوت بالهوان، وكرسيّ الجبروت بالمهان، ولـدى الله السبحان بالصغار فـلـذا لايزين أحواله في الصلاة، فهو عبـدٌ داخر في الحالات كلّها، وبذلك يندرج تحت قوله تعالى: «اللّذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جُنوهم...»(١).

كما أنّ الّذي يقدر على القيام ولا يعجز عنه وكذا الّذي يقدر على القعود ويعجز عن القيام، وهكذا القادر على الاضطجاع أو الاستلقاء العاجز عن القعود مندرج تحته، حسما روي عن مولانا أبي جعفر عليه السّلام - أنّه قال: «الصحيح يصلّي قاعًا وقعوداً، المريض يصلّي جالساً، وعلى جنوبهم: الّذي يكون أضعف من المريض اللّذي يصلّي حالساً» (٢). وعن رسول الله صلّى الله عليه وآله: «المريض يصلّي قاعًا، فإن لم يستطع صلّى على جنبه الأين، فإن لم يستطع صلّى على جنبه الأيمن، فإن لم يستطع صلّى على جنبه الأيس، فإن لم يستطع صلّى على جنبه الأيس، فإن لم يستطع استلقى وأوما إيماء وجعل وجهه نحو القبلة، وجعل سجوده أخفض من ركوعه» (٣). وبذلك يظهر: أنّ الخضوع الذي هو روح الصلاة متجل في جيع أحوالها، وهكذا في جميع أفرادها. نعم، للركوع والسجود خصيصة تختص بها، حيث ورد: «أنّ العبادة العظمى هي الركوع والسجود»،

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٩١٠

<sup>(</sup>٢) و (٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٧٦-٧٦.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ١٩٣.

وهما متلازمان؛ لأنّه لا يكون صلاة فيها ركوع إلّا وفيها سجود<sup>(١)</sup>.

وكها أنّ تأويل مدّ العنق هو الإيمان بالله ولو ضرب العنق فكذلك تأويل أصل الركوع هو ذاك ، حسبا ورد عن أمير المؤمنين عليه السّلام: ما معنى الركوع؟ فقال عليه السّلام: «معناه: آمنت بك ولو ضُربت عنقي» (٢) ، ويلائمه الذكر الندبي الوارد فيه كها عن مولانا أبي جعفر عليه السّلام: «إذا أردت أن تركع فقل وأنت مُنتصبٌ: الله أكبر، ثمّ أركع وقل: اللّهم لك ركعتُ، ولك أسلمتُ، وبك آمنتُ، وعليك توكلتُ، وأنت ربّي، خشع لك قلبي وسمعي وبصري وشعري وبشري ولحمي ودمي ومخي وعصبي وعظامي وما أقلته قدماي، غير مستنكف ولا مستكبر ولا مستحسر، سبحان ربّي العظيم وبحمده...» (٣).

والفرق بين أصل الركوع ومد العنق فيه بعد أن كان تأويلها المشترك هو الإعلام بالإيمان ولو بلغ مابلغ هو التفاوت في الإعداد، وتهيئة المبادئ والمقدّمات، وكما أنّ الركوع تخشّع لله تعالى كذلك رفع الرأس منه تواضع (٤) له تعالى، وانتصاب للامتثال حسما مرّ، وللاهتمام بالركوع والسجود في الصلاة.

قال إسحاق بن عمّار: سمعت أباعبدالله عليه السَّلام يعظ أهله ونساءه وهو يقول لهنّ: «لا تقلن في ركوعكنّ وسجودكنّ أقلّ من ثلاث تسبيحات، فإنكنّ إن فعلتُنَّ لم يكن أحسن عملاً منكنّ»(٥).

والميزبين الركوع والسجود بعد أن كان سرّهما المشترك هو التذلّل في فناء المعبود والخضوع له هو: أنّ السجود لكونه أخفض تمثّل لما هو أقرب إلى الله سبحانه؛ لأنّ العبد كلّما تقرّب بالتواضع كان وصوله أكثر، ولذا ورد في غير واحد من النصوص أنّه: «أقرب ما يكون العبد من الله ـعزَّوجل ـ وهو ساجد مستشهداً

(٤) المصدر نفسه: ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص ١٩٦٠. (٥) المصدر نفسه: ص ٢٠٩٠.

وممّا يرشد إلى الاهتمام بالسجود هو: أنّ الله الّذي يبصر كلّ شيءٍ لا بجارحةٍ وإن كان بصيراً بالإطلاق إلّا أنّه تعالى يَعتد بخصوص القيام لله تعالى والسجدة له، حيث قال تعالى: «الّذي يراك حين تقوم و وتقلّبك في الساجدين» (١٠). ولا مرية في أنّ لذكر السجدة ـ كالقيام لله ـ خصوصية ، نحو: أنّ الله الّذي يرى كلّ شيءٍ يصرّح برؤيته تعالى حالاً خاصاً من أحوال العبد الّتي تبعّده من مولاه ، قبال تلك الحالة الحاصة الّتي كانت تقرّبه منه تعالى، حيث قال تعالى: «ألم يَعلم بأنّ الله يرى» (٥) وذلك ترغيب إلى الحياء من الله ، فوق ترهيبه من عقوبته تعالى بالنار. والغرض: أنّ إبصار الله تعالى بدون جارحة يعم كلّ شيءٍ ، إلّا أنّ الاهتمام بأمرٍ مرغوب فيه ، أو مرهوب عنه يوجب التصريح بأنّ الله يراه ، ومن هذا القبيل هو تعرّض القيام لله مع القائمين ، والسجود له تعالى مع الساجدين ، حيث إنّ كلّ واحدٍ منها بخصوصه مرئى له تعالى حسها دلّت عليه الآية المارة الذكر.

وممّا يُنبّه إلى الاعتداد بالسجود هو: أنّ الله سبحانه لم يكرّم آدم عليه السّلام

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) الشعراء: ٢١٨ و ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٥) العَلق: ١٤.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٨ و ٩.

أعظم من أمر الملائكة بالسجود له (١) وإن لم تكن تلك السجدة إلّا عبادة لله وطاعة له، كما أنّ الأمر بالتوحيد العبودي، ومدار النهي عن الشرك العبادي هو: الأمر بالسجود لله، والنهي عن السجود لغيره تعالى، كما أنّ أساس عبادة الأشياء كلّها وطاعتها له تعالى هو: السجود حسبا دلّ عليه قوله تعالى: «ولله يسجد ما في السموات وما في الأرض»(٢).

ثم إنّ الاعتناء بأمر المعاد قد أوجب أن يستدل الله تعالى لمه تارةً، ويستشهد له أخرى، ويُمثّل له ثالثة.

أمّا الاستدلال: فهو المستفاد من غير واحدة من الآيات الدالّة على إطلاق القدرة من ناحية الفاعل، وإمكان الإعادة كالبدء من ناحية القابل. وأمّا الاستشهاد: فهو المستنبط من غير واحدة من الآيات الدالّة على أنّ وزان الموت والبعث هو وزان النوم واليقظة، نحو قوله تعالى: «وهُوالَّذي يتوفّا كم بالليل ويعلم ما والبعث هو وزان النوم واليقظة، نحو قوله تعالى: «وهُوالَّذي يتوفّا كم بالليل ويعلم ما بحرحتم بالنهار ثمّ يبعثكم فيه ليقضى أجل مسمّى ثمّ إليه مرجعكم ثمّ ينبّئكم بما كنتم تعملون» (٣). وأمّا التمثيل له: فهو ما تقدّم من تأويل السجود بأنّ الإنسان من تراب، ثمّ يعود فيه، ثم يبعث منه، فالمصلّى الساجد لله في كلّ ركعة مرتين يتمثّل له المعاد الَّذي إليه يصير، فمن عثر على سرّ الصلاة يقف على مواقف القيامة ويراها كأنّها قامت، وتدعو نارها مَن أعرض وتولّى، فيجد ويجاهد ويجهد في إخادها، كما هو المأثور عن الإمام زين العابدين عليه السّلام من وقوع حريق في حال صلاته عليه السّلام، ولم يلتفت إليه حتّى فرغ من صلاته، وقيل له عليه السّلام: ما الذي عليه السّلام، ولم يلتفت إليه حتّى فرغ من صلاته، وقيل له عليه السّلام: ألماني عنها النار الكبرى (٤). والغرض: أنّ السجدتين تمثّلان للبدء والعود، فتد بر تجد سرّه.

وممًّا يشهد للاستناد بالسجود في نيل الفضل الخاصّ من الجنّة والحشر مع أهل

<sup>(</sup>١) طه: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٩. (٤) مناقب آل أبي طالب: ج٤ ص١٥٠٠

العصمة ونحو ذلك هو مارواه الكليني رحمه الله، عن أبي عبدالله عليه السلام - أنه قال: مرّ بالنبي رجلٌ وهو يعالج بعض حجراته، فقال: يا رسول الله، ألا أكفيك، فقال عليه السلام: شأنك، فلمّا فرغ قال له رسول الله صلّى الله عليه وآله: حاجتك؟ قال: الجنّة، فأطرق رسول الله -صلّى الله عليه وآله ـ ثمّ قال: نعم، فلمّا ولّى قال له: يا عبدالله أعِنّا بطول السجود (۱)، لدلالته على أنّ للسجود وطوله دخلاً في الوصول إلى طول الله وفضله الخاص.

كما أنَّ قوماً أتوا رسول الله -صلَّى الله عليه وآله- وقالوا: يا رسول الله، اضمن لنا على ربّك الجنة، قال: فقال صلّى الله عليه وآله: «على أن تعينوني بطول السجود»(٢) ويلائمه أيضاً ما قاله ـصلّى الله عليه وآلهـ لربيعة بن كعب حيث سأله -صلّى الله عليه وآله- أن يدعو له بالجنة: «أعنّى بكثرة السجود»(٣) ونحوماقاله-صلّى الله عليه وآله لرجل ِجاءه فقال: يارسول الله، كثرت ذنوبي وضعف عملي، فقال رسول الله صلَّى الله عليه وآله: «أكثر السجود فإنَّه يحظ الذنوب كما تحتَّ الريح ورق الشجر»(١) إذ المستفاد من نطاق هذه الطائفة الّتي أتينا ببعضها هو: أنّ لأصل السجود ولطوله ولكثرته سهماً في نيل الشفاعة بالوصول إلى الغفران عن الذنوب، وإلى الرضوان الإلهي، وهو الجنة بدرجاتها، ومعنى قول الرسول صلَّى الله عليه وآله: «أعنِّي ... » هو: أنَّ العبد يستعين بالصلاة كما قال سبحانه: «واستعينوا بالصر والصلاة»(٥)، وهذه الاستعانة تكون لأمور شتى، منها: الوصول إلى الشفاعة، ومن أهم أجزاء الصلاة التي بها يُستعانُ هو السجود، فمن صلّى وأطال سجوده فقد استعان للجنة بالشفاعة بالصلاة والسجود، كما أنّ من أطال السجود فقد استعان به للحشر مع الـرسول ـصلَّى الله علـيه وآلهـ حسبًا يُستفاد ممَّا رواه الديلميُّ ، عن أمير المؤمنين عليه السَّلام أنَّه جاء إلى النبيّ -صلَّى الله عليه وآله فقال: علَّمني عملاً يحبّني الله، ويحبّني المخلوقون، ويشري الله مالي، ويصحّ بدني، ويطيل عمري،

 <sup>(</sup>۱)و(۲)و(۳)و(٤) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢٢٧.

ويحشرني معك ، قال صلّى الله عليه وآله: «هذه ستّ خصال تحتاج إلى ستّ خصال، إذا أردت أن يحبّك الله فَخفهُ واتّقه ، وإذا أردت أن يحبّك المخلوقون فأحسن إليهم وارفض ما في أيديهم ، وإذا أردت أن يُثري الله مالك فزكّه ، وإذا أردت أن يصح الله بدنك فأكثر من الصدقة ، وإذا أردت أن يطيل الله عمرك فصل دوي أرحامك ، وإذا أردت أن يحيرك الله معي فأطل السجود بين يدي الله الواحد القهار) (۱).

وحيث إنّ لطول السجود وكثرته فضلاً خاصًا عدا ما لأصل السجود من الفضل، كان بين عيني عليّ بن الحسين السجاد عليه السّلام سجادة كأنّها ركبة عين (٢)، وكانت مواضع سجوده عليه السّلام كمبارك البعير (٢).

ولمّا كان لطول السجود وكثرته أثرًا هامّاً كثر سجود إبراهيم عليه السّلام، ولذا اتّخده الله خليلاً له كها قاله الصادق عليه السّلام (٥). وطال سحره أن عبدالله الصادق عليه السّلام حسبا قال منصور الصيقل: حججت في بدينة، فأتيت قبر رسول الله عملى الله عليه وآله فسلّمت عليه، ثمّ ال فإذا بأبي عبدالله عليه السّلام ساجد، فجلست حتى مللت، ثمّ قلت: لاسبّحن مادام ساجداً، فقلت: سبحان ربّي العظيم وبحمده، أستغفر الله ربّي وأتوب إليه ثلا ثمائة مرة ونيفاً وستين مرة، فرفع رأسه ثمّ نهض (١). وقال حفص بن غياث (١): رأيت أبا

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) و (٣) و (٤) المصدر السابق: ص٢٣١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٦)و(٧) المصدرالسابق: ص٢٣٥.

عبدالله عليه السلام يتخلّل بساتين الكوفة، فانتهى إلى نخلة فتوضّأ عندها، ثمّ ركع وسجد، فأحصيت في سجوده خمسمائة تسبيحة، ثمّ استند الى النخلة، فدعا بدعوات ثمّ قال: ياحفص، إنّها والله النخلة التي قال الله عزّوجل لريم عليهاالسلام: «وهُزّي إليكِ بجذع النخلة تُساقط عليك رطباً جنياً» (١).

ومن هنا قال الصادق عليه السّلام: «السجود منهى العبادة من بني آدم» (٢)، وقال سلمان الفارسي: «لولا السجود لله ومجالسة قوم يتلفّظون طيب الكلام كما يتلفّظ طيب الثمر لتمنيت الموت» (٣). وقد ورد في مدح الساجدين قوله تعالى: «سيماهم في وجوههم من أثر السجود» لأنّ السجود الطويل أو الكثيريؤتر في الحبهة، فتنقش فيها سمة السجدة، وهكذا ورد في قدح الفاقدين لسمة الإيمان والسجود قول أمير المؤمنين عليه السّلام: «إنّي لأكره للرجل أن أرى جبهته جلحاء ليس فيها أثر السجود» والجلحاء هي الجبهة التي انحسر شعرها عن جانبي الرأس. ومن طال سجوده أو كثرينحسر شعره، أو تتسم جبهته بما وصفه الله حسا مرّ، وقد قال السجّاد عليه السّلام لقوم يزعمون التشيّع لأهل البيت عليهم السّلام: «... أين السمة في الوجوه؟ أين أثر العبادة؟ أين سياء السجود؟ إنّا شيعتنا يُعرفون بعبادتهم وشعثهم، قد قرحت منهم الآناف، ودثرت الجباه والمساجد» (٢).

والسرّ في ذلك كلّه عدا ماتقدّم من أنّه تمثّل للبدء من التراب، وللعود فيه، وللنشور منه هو ما قاله النبيّ صلّى الله عليه وآله: «إنّ الأرض الّي يسجد عليها المؤمن يضيّ نورها إلى السهاء»(٧)، ومن المعلوم أنّ الأرض الغبراء الّي تُقُلّ الساجد إنّها تُضيّ للسهاء الخضراء الّي تظلّه ببركة السجدة الّي سرّها الضياء، فإذا كان السجود ضياء كان الساجد أكثر ضياءً ؟ لأنّ خيراً من الخير فاعله، كما قاله

<sup>(</sup>۱) مريم: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) و (٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) جامع أحاديث الشيعة ؛ ج٥ ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ٢٣٧.

عليّ «فاعل الخير خيرٌ منه» (١) إذ المؤثّر أقوى من أثره، والفعل أضعف من فاعله، فإذا كان السجود وصفاً بعنوان الحال للساجد، ثمّ صار ملكةً له، ثمّ صار فصلاً مقوماً لمويّته الأصليّة بمعنى: ما ليس بخارج منه، لا لماهيته الاعتباريّة يصير الساجد نورانيّاً جعل له نورٌ يمشي به في الناس، وكني بذلك سرّاً للسجود، ولعلّ ماحكم بأنّ الساجد شكراً يرى وجه الله تعالى(٢) فإنّا هو بذلك الضياء.

وقد ورد اختصاص السجود لله تعالى، وآن ما أتى به الملائكة لآدم عليه السّلام، وكذا ما فعله يعقوب عليه السّلام وولده ليوسف عليه السّلام فإنّا كان ذلك كلّه سجوداً لله، وطاعةً له تعالى، وائتماراً بأمره سبحانه، وعبّةً لآدم وفضيلةً له، وكذا تحيّةً ليوسف وتكرمةً له عليه السّلام (٣).

فتبيّن في هذه الصلة أمور:

الأول: أنّ لفعل الصلاة كذكرها سرّاً، وأنّ الإنسان كونٌ جامع للحضرات بأسرها، وأنّ تأويل القيام حال الصلاة هو الإعلام بالاستقامة تجاه أيّ عدوّ.

الثاني: أنّ من أحيا كلمة الله فهوقائم وإن كان قاعداً، ومن قصّر في إحيائها فهو قاعد وإن كان قائماً.

الثالث: أنّ القيام إنّما هو تمثّل للحالة الّتي بها يقدر المؤمن على الذبّ عن الوليّ، أو الصول على العدق.

الرابع: أنّ القائم بأمر الله تتنزّل عليه الملائكة المبشّرة الّتي قد يمكن أن يشاهدها السالك على صراط الاستقامة.

الخامس: أنّ سرّ القيام منزّه عن الحالة الجسميّة، كما أنّ القيام بمعنى: تحمّل أعباء الامتثال منزّه عنها وإن لم يخلُ من حالة ما بدنيّة.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: قصار الحكم ٣٢.

<sup>(</sup>٢) روضة المتقين: ص ٣٨٨، والمحجّة البيضاء: ج١ ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٢٨٩ - ٢٩٢.

السادس: أنّ خشوع القلب يتجلّى في الجوارح؛ لأنّها أمنه، وهو-أي: القلب إمامها.

السابع: أنّ رسول الله -صلّى الله عليه وآله - إذا كثرت همومه فإنّه يَمسّ لحيته في الصلاة.

الثامن: أنّ الركوع وكذا السجود تمثّل للانقياد لله تعالى، وأنّ ما كان قياماً لحاربة عدق الله فهو بعينه قعود وانخفاض لدى الله سبحانه، إذ كلّ قوّة بالقياس إليه تعالى ضعف، كما أنّ القعود لله قيام على عدّوه.

التاسع: أنّ الاهتمام بالركوع وكذا السجود قد أوجب أن يؤمر بهما كما يـؤمر بالصلاة، وأنّ ذكر الركوع وكذا السجود مناسب لفعلهما.

العاشر: أنَّ السجود وتعدَّده تمثَّل للبدء من التراب، والعود فيه، والنشور منه.

الحادي عشر: أنّ المناجي ربّه لا ينساه في حالٍ من الأحوال، فلذا يذكره قائماً وقاعداً ومضطجعاً.

الثاني عشر: كما أنّ مدّ العنق واعتدال الظهر في الركوع تمثّل للانقياد التامّ كذلك الذكر الندبي المأثور في الركوع شاهد له.

الثالث عشر: أنّ ميز السجود عن الركوع بعد اشتراكهما في أصل التذلّل هو: أنّ السجود لكونه أخفض فهو مُعدّ لأن يكون العبد أقرب من مولاه.

الرابع عشر: أنّ الاهتمام بالسجود قد أورث أن يُسمّى مكان الصلاة بالمسجد دون غيره من الأجزاء، وأنّ المسجد هو المبدأ للإسراء أوّلاً، وللمعراج ثانياً.

الخامس عشر: أنّ للسجود أثراً يُهمّه الشرع بالتعرّض له دون غيره من أحوال الصلاة، وأنّ الله سبحانه كرّم آدم بأمر الملائكة بالسجود له، كما أنّه نهى عن السجود لغيره تعالى، وأنّ السجود - كما تقدّم - تمثّل للمعاد قبال الاستدلال له، والاستشهاد عليه.

السادس عشر: أنَّ لطول السجود إعانةً للشفيع، وأثراً في دخول الجنَّة، كما أنَّ

لكثرته أثراً هاماً في حط الوزر، وهكذا له أثر في الحشر مع الـرسول صلّى الله عليه وآله.

السابع عشر: أنّ آثار السجدة الطويلة والكثيرة كانت مشهودة بين عيني السجّاد عليه السّلام.

الثامن عشر: أنَّ الله سبحانه قد اتَّخذ إبراهيم خليلاً له لطول السجود وكثرته.

التاسع عشر: أنّ الصادق عليه السّلام قد طال في سجوده، وأنّ السجود منتهى العبادة، وأنّ المؤمن ينبغي أن يتسم بالسجود، ويكره أن تكون جبهته جلحاء، وأنّ الشيعة هم الّذين سيماهم في وجوههم من أثر السجود.

الموفى عشرين: أنّ مسجد المصلّي يُضيّ لأهل السهاء، وأنّ الساجد قد جُعل له نوريمشي به في الناس.

## الصلة الخامسة في سرّ القنوت والتشهد والتسليم و...

لا ريب في أنّ النظام التكويني إنّها هو على الطاعة والهداية، ولا مجال للعصيان والضلالة فيه؛ لأنّ زمام كلّ موجود تكويني إنّها هو بيد الله سبحانه، وهو تعالى على صراط مستقيم، وكلّ ما كان زمامه بيد من هو على الصراط السوي فهو مهتد البتّة، ويستفاد ذلك من قوله تعالى: «ما من دابّة إلّا هو آخذ بناصيتها إنّ ربّي على صراط مستقيم» (۱) لدلالته على الأصلين المذكورين، وحيث إنّه لا مجال للتمرّد في التكوين يكون كلّ موجود ممكناً فهويأتي ربّه طائعاً، كما يدلّ عليه قوله تعالى: «فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين» (۱). والذي يشاهد من الضلالة والغواية فإنّماهوفي التشريع، حيث إنّ المكلّف مختار في طيّ السبيل السوي أو الغوي، وإنّها العبادة عسيّما الصلاة قد شرّعت لتطابق النظامين، وقد شرّع في الصلاة أحوال تمثّل النظام التكويني من الطاعة والهداية.

إنّ من تلك الأحوال الممثّلة للخضوع هو: القنوت، لأنّه ابتهال وتضرّع، وتبتّلٌ تجاه الربّ الجليل، وحيث إنّ الله جواد لا يخيّب آمله ولا يردّ سائله، قال أبو عبدالله عليه السّلام: «ما أبرز عبد يده إلى الله العزيز الجبّار إلّا استحيى الله عبدالله عليه السّلام: عرّوجلّ أن يردّها صفراً حتى يجعل فيها من فضل رحمته مايشاء، فإذا دعا أحدكم

<sup>(</sup>۱) هود: ۵۰.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ١١.

فلا يرد يده حتى يمسح على وجهه»(١) هذا عدا مايذكر في القنوت ممّا يدلّ على ضراعة العبد ومسكنته وكونه ذا متربة لاصقاً به، غير قادرة على القيام عنها، نحوما في دعاء قنوت الوتر «... ربّ أسأت...، فهذه يداي ياربّ جزاءً بما كسبت، وهذه رقبتي خاضعة لما أتيت...»(٢).

وللاهتمام بالقنوت الممثّل لما هو السرّ التكوينيّ، المورث للتطابق بينه وبين النظام التشريعيّ قال مولانا الحسين بن علي عليهمالسلام: «رأيت رسول الله عصله الله عليه وآله يقنت في صلاته كلّها وأنا يومئذ ابن ستّ سنين» (ث) فهو عليه السّلام بحيث يحضر في صلوات جدّه عليه الله عليه وآله كلّها، وكان زكياً وذكياً، ومراقباً ومحاسباً، حتى يتبيّن له ما يأتيه جدّه صلّى الله عليه وآله، إذ الناس مأمورون بأخذ الأحكام من سنّته عليه الله عليه وآله وسيرته. ولهذا الاعتداد بالقنوت قال مولانا الصادق عليه السّلام: «من ترك القنوت متعمّداً فلا صلاة له» (ث)، أي: لاكمال لها؛ لأنّ الصلاة إنّها هي للهداية الى ما هو النظام التكوينيّ من الطاعة التامّة والهداية البالغة، والقنوت الله يهو مظهر تامّ للتبتّل والانهال موحب لكمالها، فإذا ترك القنوت فها فتفقد عينئذٍ كما لها النهائيّ.

وأمّا التشهّد فأصله قد تمثّل في المعراج، حيث إنّه لمّا أراد رسول الله ـ صلّى الله عليه وآله ليقوم قيل: يا محمّد، اجلس، فجلس، فأوحى الله إليه: يامحمّد، إذا ما أنعمت عليك فسمّ باسمي، فألهم أن قال: بسم الله، وبالله، ولا إله إلّا الله، والأسهاء الحسنى كلّها لله، ثُمّ أوحى الله إليه: يامحمّد، صلّ على نفسك وعلى أهل بيتى فقال صلّى الله عليه وآله: صلّى الله عليّ وعلى أهل بيتي (٥).

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص٣٣٩.

وتأويل التشهد حسما في رواية جابر هو تجديد الإيمان، ومعاودة الإسلام، والإقرار بالبعث بعد الموت. وتأويل قراءة التحيّات هو تمجيد الربّ سبحانه وتعظيمه عمّا قال الظالمون ونَعته الملحدون(١).

وقد تقدّم أنّ سرَّ تعدّد السجود هو الإقرار بالبدء من التراب والعود فيه والنشور منه، فإذا جلس المُصلّي للتشهّد فكأنّه قد انبعث من مرقده، فيقرّ بالبعث بعد الموت، ويتكلّم هنا بالتعليم الإلهيّ مايشاهده هنالك بعد الانبعاث من الجَدث، فكما أنّ للقرآن تأويلاً فيأتي ذلك التأويل يوم القيامة كما أخبره الله تعالى كذلك للتشهّد سرّ عينيّ، وتأويل تكوينيّ يتجلّى ذلك السرّيوم القيامة؛ لأنّ في ذلك اليوم تُبلى السرائر والأسرار، كما أنّ النظام الاعتباريّ ينطوي بساطه ببسط النظام الحقيقيّ.

وللجلوس حال التشهد كيفية مندوب إليها، وهو التورّك برفع الرجل اليمنى على اليسرى، وتأويله كما في مرسلة الفقيه: «اللَّهم أميت الباطل وأقم الحقّ» (١) لأنّ اليُمنى مظهر الحقّ والصدق، واليسرى كناية عن الباطل والكذب، ولقد روعي هذا الأمر في الآداب والسنن لتكون كلمة الله هي العليا، وإلّا فالمؤمن كلتا رجليه يُمنى، كما أنّ كلتا يديه كذلك؛ لأنّه من أصحاب اليمين والميمنة، كما أنّ غير المؤمن كلتا رجليه يُسرى وكلتا يديه كذلك، والأصل في ذلك كلّه ما ورد في حقّ الله سبحانه من أنّ كلتا يديه يمين، مع أنّه لا يد ولا أيّة جارحة أخرى هنالك لتزّهه تعالى عمّا يُدركه الطرف أو يحسّه الحسّ.

وحيث إنّ ولاية أهل البيت عليهم السّلام هي العلّة الوسطى لدوام الفيص من الله الّذي لا يشركه في أمره أحدٌ ولا شيء أمر بلحاظها في التشهد، كما أمر بعنايتها في افتتاح الصلاة، وكما أنّ أصل الصلاة لا تُقبل بدون الولاية كذلك صلاة من ترك التصلية على أهل البيت عليهم السّلام مردودة وإن كان المصلّي وليّاً

<sup>(</sup>١)و(٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٣٤٠.

لهم، كما يستفاد من رواية جابر الجعفي حيث قال: سمعت أبا عبدالله عليه السّلام ـ يقول: «إذا صلّى أحدكم فنسي أن يذكر محمَّداً وآله في صلاته سلك بصلاته غير سبيل الجنّة، ولا تقبل صلاة إلّا أن يُذكر فيها محمَّد وآل محمَّد صلّى الله عليه وآله»(١).

وعن النبيّ صلّى الله عـليه وآله: «من صلّى صلاةً لم يصلّ فيها عليّ وعلى أهل بيتي لم تقبل منه»<sup>(۲)</sup>.

وفي رواية زرارة، عن الصادق عليه السّلام: «أنّ من تمام الصوم إعطاء الزكاة كالصلاة على النبيّ -صلّى الله عليه وآله من تمام الصلاة»<sup>(٣)</sup> وحيث إنّ الصلاة على النبيّ -صلّى الله عليه وآله بدون الصلاة على أهله بتراء فالصلاة عليهم أجمعين من تمام الصلاة، كما أنّ بالولاية كمل الإسلام، وتمّ نصاب النعمة الإلهيّة، وصار الإسلام الولائيّ مرضياً لله سبحانه حسما في آية من المائدة (٤).

ثم إنّ للقيام من السجدة أدباً له تأويل، وله ذكر ذو سرّ، أمّا القيام من السجدة في الركعة الثانية الّتي لها جلوس وتشهّد فسبوق بالقعود، ولا كلام فيه، وأمّا في الركعة الأولى وكذا الثالثة من الرباعيّة اللتين لا تشهّد فيها فليس للمصلّي أن ينهض من السجود إلى القيام بلا جلوس، بل عليه أن يجلس مطمئناً، ثمّ يقوم، كما في التهذيب، عن أمير المؤمنين عليه السّلام حيث قال: «إنّما يفعل ذلك -أي: النهوض بلا جلوس أهل الجفاء من الناس، إنّ هذا -أي: الجلوس ثمّ النهوض من توقير الصلاة»(٥)، وفي المستدرك عن مولانا أبي الحسن عليه السّلام: «إذا رفعت رأسك من آخر سجدتك في الصلاة قبل أن تقوم فاجلس جلسة، ثمّ بادر بركبتك إلى الأرض قبل يديك، وابسط يديك بسطاً واتكِ عليها ثمّ قم، فإنّ ذلك

<sup>(</sup>١) و (٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) وهي من قوله تعالى: «اليوم أكملتُ لكم دينكم وأتممتُ...».

<sup>(</sup>٥) جامع أحاديث الشيعة:ج٥ ص٢٨٦.

وقار المرء المؤمن الخاشع لـربّه، ولا تطيش من سجودك مبادراً إلى القيام كما يطيش هؤلاء الأقشاب في صَلاتهم»(١).

إنّ الصلاة الاعتباريّة المعهودة تحكي واقعيّتها المعنيّة الّتي لها آثار جَمّة، فتكون مكرّمة، وكرامتها تقتضي توقيرها، والجلوس مطمئناً حافظ لتوقيرها، فللجلوس تأويلٌ يستظهر عند ظهور واقعيّة الصلاة، وهويوم يطوى فيه بساط الاعتبار كطيّ السجلّ.

وأمّا الذكر حال القيام من الجلوس فهو: بحول الله تعالى وقوته أقوم وأقعد (٢)، وسرّه هو: أنّ النظام العينيّ التكوينيّ الّذي به يعيش الإنسان المتفكّر الختار منزة عن دم إفراط التفويض، ومُبرّأ عن روث تفريط الجبر، بل هو لَبنٌ خالص سائغ للشاربين، لكونه منزلةً بين تينك المنزلتين المشؤومتين، فالمفوّض يقول: لا حول ولا قوة إلّا لله قوة لله فيا يفعله الإنسان في شؤونه الإراديّة، والجبريّ يقول: لا حول ولا قوة أي ذلك، والقائل بالاختيار، المصون عن ذينك المحذورين يقول: لا حول ولا قوة إلّا بالله، فهو يشبت للإنسان حولاً بحول الله تعالى، وقوّة بقوته، فالذكر الّذي يأتيه المصلّي حين النهوض إلى القيام بعد الجلوس حاو لأصل كلّيّ متحقّق في جميع المصلّي حين النهوض إلى القيام بعد الجلوس حاو لأصل كلّيّ متحقّق في جميع شؤونه الإراديّة بلا خصيصة له بحال الصلاة، كما لا اختصاص له بحال القيام حسبا أخذ في متن الذكر أيضاً، إذ قعود الإنسان أيضاً بحول الله وقوته، كما أنّ قيامه بذلك، وذلك السرّ التكوينيّ يتجلّى يوم القيامة الّي يظهر فيها ما هو الباطن، بذلك، وذلك السرّ التكوينيّ يتجلّى يوم القيامة الّي يظهر فيها ما هو الباطن، وهنالك يتضح بطلان طرفي المتوسّط من الجبر والتفويض، وكون المتوسّط بينها حقاً.

وهذا الَّذي قدّمناه هو المستفاد من قول مولانا الصادق عليه السَّلام: «كان أمير المؤمنين عليه السَّلام عبراً من القدريّة في كلّ ركعة وبقول: بحول الله وقوّته أقوم

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٢٩٣ ـ ٢٩٥.

وأقعد»(١).

وأمّا التسليم: فأصله قد تمثّل في المعراج، حيث إنّ رسول الله -صلّى الله عليه وآله لمّا أتى بما أمربه من الجلوس والتصلية التفت فإذا بصفوف من الملائكة والمرسلين والنبيّين، فقيل: يامحمّد، سلّم عليهم، فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فأوحى الله عزّوجل إليه أنّ السلام والتحيّة والرحمة والبركات أنت وذريّتك (٢).

وتأويل السلام هو الترحم كما عن أمير المؤمنين عليه السلام حيث قال: «وتأويل قولك: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ترحم عن الله سبحانه، فعناها: هذه أمان لكم من عذاب يوم القيامة»، ثمّ قال أمير المؤمنين عليه السلام: «من لم يعلم تأويل صلاته هكذا فهي خداج، أي: ناقصة» (٣).

وفي العلل: «فإن قال: فلم جعل التسليم تحليل الصلاة ولم يجعل بدلها تكبيراً أو تسبيحاً أو ضرباً آخر؟ قيل: لأنّه لمّا كان الدخول في الصلاة تحريم الكلام للمخلوقين والتوجّه إلى الخالق كان تحليلها كلام المخلوقين، والانتقال عنها، وابتداء المخلوقين في الكلام أوّلاً بالتسليم»(١).

وأيضاً في العلل: عن الصادق عليه السَّلام لمّا سُئل عن العلّة الّي من أجلها وجب التسليم في الصلاة ، قال عليه السَّلام : لأنّه تحليل الصلاة ، (قال المفضّل بن عمر:) قلت: فلأيّ علّة يُسلِّم على اليمين ولا يُسلِّم على اليسار؟ قال عليه السَّلام : لأنّ الملك الموكّل الّذي يكتب الحسنات على اليمين واللّذي يكتب السيّئات على اليسار، والصلاة حسنات ليس فيها سيّئات، فلهذا يُسلّم على اليمين دون اليسار، قلم لايقال: السلام عليك ، والملك على اليمين واحد، ولكن يقال: السلام عليكم؟ قال عليه السَّلام: ليكون قد سلّم عليه وعلى من على اليسار، وفضل

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٦. (٣) المصدر نفسه: ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) المسدر نفسه: ص ١١. (٤) المصدر نفسه: ص ٦٨.

صاحب اليمين عليه بالإيماء إليه... إلى أن قال المفضّل: قلت: فلم صارتحليل الصلاة التسليم؟ قال عليه السّلام: لأنّه تحيّة الملكين، وفي إقامة الصلاة بحدودها وركوعها وسجودها وتسليمها سلامة للعبد من النار، وفي قبول صلاة العبد يوم القيامة قبول سائر أعماله، فإذا سلمت له صلاته سلمت جميع أعماله، وإن لم تسلم صلاته ورُدَّت عليه ردّ ماسواها من الأعمال الصالحة (١).

وعن معاني الأخبار، عن عبدالله بن الفضل الهاشميّ قال: سألت أبا عبدالله عليه السّلام عن معنى التسليم في الصلاة ، فقال: التسليم علامة الأمن وتحليل الصلاة، قلت: وكيف ذلك جعلت فداك ؟ قال: كان الناس فيا مضى إذا سلّم عليهم وارد أمنوا شرّه، وكانوا إذا ردّوا عليه أمن شرّهم، فإن لم يسلّم لم يأمنوه، وإن لم يردّوا على المسلّم لم يأمنهم، وذلك خُلق في العرب، فجعل التسليم علامة للخروج من الصلاة، وتحليلاً للكلام، وأمناً من أن يدخل في الصلاة مايفسدها، والسلام اسمٌ من أساء الله عزّوجل، وهو واقع من المصلّى على ملكى الله الموكّلين به.

إنّ السلام اسمٌ من الأساء الحسنى الإلهية، وهو اسمٌ فعليٌ لا ذاتيّ، فهوينتزع من فعل الله لا من ذاته. وحيث إنّ فعل الله صادر منه فهو خارج عنه، مفتقر إليه، فعليه لا غَرو في إطلاقه على المظهر التامّ الإلهيّ، أي: الإنسان الكامل نحو آل البيت عليهم السّلام، فعليه لا تنافي بين قوله تعالى: «هو الله الّذي لا إله إلا هو الملك القُدُوس السلام...» (٢) وبين ماتقدم من تطبيق السلام على الرسول -صلى الله عليه وآله عليهم السّلام. ولمّا كانت الجنّة داراً لله الله الذي هو السلام فصح أن يقال لها: إنّها دار السلام، كما أنّها بنفسها تتصف بالسلامة أيضاً، إذ لا لغو فيها ولا تأثيم، فبذلك يظهر معنى قوله تعالى: «لَهُم دارُ السلام عند ربّهم وهو وليّهم فيها ولا تأثيم، فبذلك يظهر معنى قوله تعالى: «لَهُم دارُ السلام عند ربّهم وهو وليّهم فيها كانوا يعملون» (٣)، ويتنزّل ذلك السلام من ربّ رحيم، كما في سورة يس

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحُشر: ٢٣.

«آية ٥٨»: «سلامٌ قولاً من ربِّ رحيم»، فمن كان من أولي العزم وكان أعزم من غيره ـ نحو: نوح عليه السَّلام حيث إنّه تحمّل أعباء الرسالة ألفاً إلّا خسين عاماً كان سلام الله عليه أوسع من سلامه تعالى على غيره، إذ لم يَرد في حقّ غيره ما ورد في حقّه من السلام العالميّ؛ لأنّ القرآن قد نطق في حقّه فقط بقول الله تعالى: «سلامٌ على نوح في العالمين» (١)، وأمّا في حقّ غيره فلا يوجد فيه عنوان «العالمين».

والملائكة يسلمون على المؤمنين ويقولون لهم: «سلامٌ علميكم ادخُلوا الجنَّة بما كُنتُم تعملون» (٢)، وتحيَّة أهل الجنّة بعضهم لبعض إنّا هي بالتسليم، كما قال الله تعالى: «دَعواهُم فيها سبحانك اللَّهمَّ وتحيَّتُهُم فيها سلامٌ» (٣).

وهكذا تحيّة رسول الله ـصلّى الله عليه وآلهـ لمن جاءه يتعلّم منه معالم دينه، كما قال الله تعالى: «وإذا جاءك الَّذين يُؤمنون بآياتنا فقـل سلامٌ عليكم»(٤)، وهؤلاء على صنفن:

أحدهما: مَن يَتَسلَّم السلام من الله ويرى الرسول ـصلَّى الله عليه وآلهـ وسيطاً في إبلاغه، وهوالأوحديّ من أهل الايمان.

ثانيها: مَن يتسلّمه من نفس الرسول ـصلّى الله عليه وآله ـ ولا يرى من هو أعلى منه وإن كان يعتقده، وهو الأوسطيّ منهم، وعلى أيّ تقدير يكون مجلس دراسة الرسول صلّى الله عليه وآله ـ الَّذي يُعلّم الناس الكتاب والحكمة، ويزكّيهم ـ هو مجلس السلامة، كما أنّ ليلة القدر ـ الّتي أنزل فيها القرآن، وتنزّل الملائكة فيها بإذن ربّهم من كلّ أمر سلامٌ ـ أيضاً.

والَّذي لا ينبغي الذهول عنه هو: أنّ السلام الجدّي إنّما يتمشّى في اللقاء الجديد، فن كان مصاحباً لشخص ويكون مشغول الذكر به لا يُسلّم عليه، بخلاف من كان غائباً ثمّ حضر فإنّه يتمشّى منه التسليم، وحيث إنّ المُصلّي قد أسري

<sup>(</sup>١) الصافّات: ٧٩. (٣) يونس: ١٠.

 <sup>(</sup>٢) النحل: ٣٢.
 (٤) النُعام: ٥٥.

وعرج به، وكان مناجياً ربّه، غائباً عن الأرض وأهلها، بل عنما سوى الله، فإذا أتم النجوى وأذن له الهبوط الى الأرض والحشر مع أهلها فهو حينذاك جديد الورود، وحديث اللقاء، فيتمشّى منه التسليم، وأمّا المصلّي الّذي كان ساهياً عن صلا ته، مشغول السرّ بالأرض وأهلها فلم يكن غائباً عنهم حتى يحدث له اللقاء، ويصحّ منه التسليم، فلذا قال بعض الحافين حول المعرفة مامعناه: كيف لا يستحي المصلّي الّذي له الويل لسهوه عن صلاته في التسليم، ولفظه: واعلم: أنّ السلام لا يصحّ من المصلّي إلّا أن يكون مناجياً ربّه، غائباً عن كلّ ماسوى الله...، فإذا أراد الانتقال من تلك الحالة الى حالة مشاهدة الأكوان والجماعة سلّم عليهم سلام القادم؛ لغيبته عنهم في صلاته عند ربّه، فإن كان المصلّي لم يزل مع الأكوان والجماعة فكيف يسلّم عليهم؟ فهلّا استحيى هذا المصلّي حيث يُري بسلامه أنّه والجماعة فكيف يسلّم العارف من الصلاة؛ لانتقاله من حال الى حال، فيسلّم تسليمتين: تسليمة على من قدم عليه، إلّا أن يكون عندالله في صلاته فلا يسلّم على من انتقل عنه؛ لأنّ الله هو السلام، فلا يسلّم عليه.

فتبيّن في هذه الصلة أمور:

الأوّل: أنّ النظام التكوينيّ يدور مدار الهداية البحتة، بخلاف التشريعيّ منه؛ لتطرّق الضلالة فيه؛ لتمرّد بعض الناس عمّا هداه الله إليه.

الثاني: أنّ القنوت ممثّل لما عليه التكوين من الذَّلة والضراعة لله سبحانه، وأنّ القانت غير خائب؛ لأنّ المسؤول جوادٌ لا يخيّب سائله.

الثالث: أنّ رسول الله ـ صلّى الله عليه وآله ـ كان يقنت في صلواته كلّها، وأنّ الصلاة الفاقدة للقنوت غير كاملة.

الرابع: أِنَّ التشهد قد تمثّل أصله في المعراج، وألهم الرسول ـ صلَّى الله عليه

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكّية: ج١ ص ٤٣٢.

وآله عما قاله فيه.

الخامس: أنّ تأويل التشهد هو: تجديد الإيمان والإقرار بالبعث بعد الموت، وتأويل التحيّات هو: تعظيم الربّ عها نَعتَه الملحدون.

السادس: أنَّ سرَّ التورُّك وتأويله هو: إقامة الحقِّ وإماتة الباطل.

السابع: أنَّ المؤمن كلتا يديه يمين، وكلتا رجليه يُمنى؛ لأنَّه مظهر لله الَّذي ورد في وصفه أنَّ كلتا يديه يمين.

الثامن: أنّ ولاية أهل البيت عليهم السّلام هي العلّة الوسطى لأصل الفيض ودوامه وإن كانت العلّية الحقيقية منحصرة في الله تعالى، وأنّ الصلاة الفاقدة للصلاة عليهم عليهم السّلام غير مقبولة.

التاسع: أنّ للقيام من السجدة الأخيرة أدباً، ولمه ذكر وسرّ. وأنّ الجلوس قبل النهوض الى القيام توقيرٌ للصلاة، وتركه جفاءٌ لها.

العاشر: أنّ الجبر والتفويض تـفريط وإفراط، وأنّ المنزلة الوسطى بينها هو اللبن الخالص المصون عن دم الإفراط وروث التفريط.

الحادي عشر: أنّ تُعود العبد كقيامه بالله، وأنّه لو لا حول الله تعالى وقوّته لمّا قدر العبد على القعود، كما لم يقدر على القيام.

الثاني عشر: أنّ الحوقلة الطاردة لطرفي الإفراط والتفريط جارية في جميع الشؤون بلا اختصاص لها بالصلاة.

الثالث عشر: أنّ أمير المؤمنين -عليه السّلام- كان يبرأ بالحوقلة في كلّ ركعة من القدرية.

الرابع عشر: أنّ سرّ الحوقلة يظهريوم تُبلى فيه السرائر والأسرار، وهويوم قيام الحقّ بساقه.

الخامس عشر: أنّ التسليم قد تمثّل أصله في المعراج، وألهم الرسول ـصلّى الله عليه وآلهـ بما يقول فيه.

السادس عشر: أنّ تأويل السلام هو الـترحم والأمان، وأنّ الدخول في الصلاة

كان بتحريم الكلام الآدمي، والخروج منها بتحليله.

السابع عشر: أنّ علّمة اختصاص التسليم باليمين هو: التوجّمه الى كاتب الحسنات، وسبب التعبير فيه بالجمع هو: شموله لمن في اليسار من الملك، وأنّ في سلامة الصلاة سلامة سائر الأعمال.

الثامن عشر: أنّ عادة العرب قد استقرّت على إحساس الأمن بالتسليم، وأنّ السلام أمن للصلاة من الفساد.

التاسع عشر: أنّ السلام من الأسهاء الفعليّة لله، وأنّ الإنسان الكامل مظهر له، وأنّ الملائكة يُسلِّمون على المؤمن التقيّ النقيّ، وأنّ السلام العالميّ إنّها اختص في القرآن بنوح عليه السَّلام، وأنّ الرسول -صلّى الله عليه وآله مأمور بالتسليم على من يجيئه لتعلّم المعارف.

الموفى عشرين: أنّ المصلّي المناجي ربّه، الغائب عمّا سواه يتمشّى منه التسليم، وأنّ المصلّي الساهي الّذي له الويل لم يكن غائباً عمّا سواه حتّى يقدم عليهم، فكيف يتمشّى منه التسليم؟ إلّا أنّه كان مرائباً، حيث إنّه بسلامه يُري أنّه كان مناجياً ربّه، غائباً عمّن عداه فقدِم فسلّم، والّذي يراه المرائي ويُريه أنّه يعبد الحق هو: السراب الّذي يحسبه الظمآن ماءً.

## الخاتمة في أسرار تعقيبات الصلاة

إنّ الصلاة متقوّمة في داخلها بالنجوى؛ لأنّ المصلّي يناجي ربّه، فليست الصلاة إلّا النجوى، ومحفوفة في حاشيتها بالدعاء؛ لأنّ المصلّي يستقبل صلاته، وكذا يعقبها بذلك، فليست المقدّمة ولا المؤخّرة إلّا الدعاء؛ وذلك لأنّ العبد التامّ هو الَّذي يكون متقوّماً بالنجوى، ومحفوفاً بالدعاء القادم والغابر، إذ لا يجد العبد في ذاته إلّا الفيض الإلهيّ الخاصّ الَّذي قوّمه، ولا يشاهد مابين يديه ولا ماخلفه إلّا الجود الإلهيّ الذي تقدّم عليه وتأخّر منه، فليس هو نفسه إلّا فيضاً محفوفاً بالجود، ويمثّل كيانه الخاصّ بالصلاة المحفوفة بالدعاء والمسألة.

والأصل في ذلك: هو ما قالته الملائكة اللذين هم عباد مكرمون، لا يسبقون الله في القول، وهم بأمره يعملون، فلا يشاهدون إلّا معبودهم، حيث قالوا: «وما نتنزَّل إلّا بأمر ربِّك له مابين أيدينا وما خلفنا ومابين ذلك وما كان ربُّك نَسِيّاً»(۱)، لدلالة هذه الآية الكريمة على أمور:

الأول: أنّ نزول الملك إنّها هو بأمره اللّذي إذا أراد شيئاً يقول له: كن، فيكون، وحيث إنّ الصعود كالنزول فلا يتصعدون إلّا بأمره تعالى.

الثاني: أنّ ما تقدّم الملك وسبقه ممّا كان وجوده ـأي: الملك ـ يتوقّف عليه فهو لله تعالى.

<sup>(</sup>۱) مريم: ٦٤.

الثالث: أنّ ما تـأخّره ولحقه ممّـا كان وجوده ـأي: الملك ـ سبباً له ومؤثّراً فيه -لتوقّف ذلك الشيء على وجوده ـ فهو لله تعالى.

الرابع: أنّ ما تخلّل بين ذلك القادم وهذا الغابر-أي: نفس وجود الملّك المحفوف بما تقدّم عليه، وبما تأخر عنه فهو لله تعالى، وهذا الأمر الرابع غامض غايته، ولا ينكشف إلّا لمن شاهد صمديّة الله تعالى، وأجوفيّة ماعداه واعتماله، وإلّا لمن تدبر قوله تعالى: «واعلموا أنّ الله يحولُ بين المرء وقلبه» (١) ، إذ القلب هو الأصل المحقّق لموجوديّة الإنسان، فإذا كان الله الّذي لاحدً لوجوده حائلاً بين الإنسان ونفسه بلاامتزاج يكون خارجاً عنه أيضاً بلا تزايل، ولا خصيصة لذلك بالإنسان، بل يعمّه، والملك والفلك من الذرة إلى الدرة، ومن الثرى الى الثريا، وأيّ موجود من الثقلين. فعليه، لو شاهد أيّ شيء ما شاهدته الملائكة لقال أيضاً ما قالته هؤلاء الكرام، من: أنّ لله سبحانه ماتقدّم، وما تأخر، وما تخلّل بين السابق واللاحق، فلا يبق هناك إلّا وجه الله الباقي، ويظهر فناء ماعداه البالي.

والحاصل: أنّ المصلّي المناجي ربّه يتحلّى بحلية الصلاة، ويتصوّر بصورتها، والصلاة ليست إلّا المناجاة مع الله، ولا حقيقة للنجوى إلّا وجه الله الباقي، فلا سهم للصلاة الّتي اتّحد بها المصلّي إلّا شهود وجه الله، الحافّ للصلاة بحدودها الداخليّة، وحواشيها الخارجيّة، ومن هنا يظهر سرّ فاتحة الصلاة السابقة عليها، وسرّ خاتمتها اللاحقة لها، ولعلّه لذا قال الله سبحانه: «فإذا فرغت فانصّب وإلى ربّك فارغَب» (٢)، أي: إذا فرغت من صلاتك (على احتمال) فانصب نفسك لإدامة العبادة بتعقيبها، ولتكن رغبتك إليه تعالى دون ماعداه، وحيث إنّ الرهبة على وزان الرغبة فإذا انحصرت الرغبة الى الله تعالى، لإفادة تقديم الجارّ ذلك تنحصر الرهبة فيه تعالى؛ لأنّ مساقها واحد. وقد روى مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر عليه السّلام أنّه قال في قوله تعالى: «فإذا فرغت... إلى آخره» أي: إذا قضيت عليه السّلام أنّه قال في قوله تعالى: «فإذا فرغت... إلى آخره» أي: إذا قضيت

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٤.

الصلاة... فانصب في الدعاء (١).

ولمّا لم يعيّن للتعقيب أمّد خاصّ، كما أنّه لم يحدّد للاستقبال زمان مخصوص، وكان أيّ شيءٍ يأتي على العبد السالك سبيل معبوده إنّما هو واجب أو مستحبّ، ولا ينافي ما يفعله مايقوله ويدعو به ويتلوه فهو دائم في صلاته، فلذا يصحّ له أن يقول متأسّياً بمواليه الكرام الَّذين جعلهم الله أسوةً حسنة للناس: «إنَّ صلاتي ونُسكي وعياي ومماتي لله ربِّ العالمين» (٢)، وهذا العبد الصالح لايهتم إلّا بوجه الله، فهو من روح الله كما نطق به الصادق المصدّق عليه السَّلام، ناقلاً عن رسول الله عليه الله عليه وآله أنّه: «من أصبح من أمّتي وهمّه غير الله فليس من الله» (٣)، لدلالته على أنّ همّه هو الله فهو منه تعالى، أي: من وجهه الخاصّ.

وقد جعل لذلك ميزان القسط يَزنُ به كلّ سالك نفسه، حتى يتبيّن له أنّه من الله الباقي، أو من غيره الهالك، وهو قول الصادق عليه السّلام: «من أراد أن يعلم ماله عند الله فلينظر مالله عنده» (ئ)، إذ القلب مرآة لمقلّب القلوب، كما أنّه تعالى أيضاً مرآة للقلب، بل لكلّ ماعداه، حيث إنّه ينكشف به كلّ ماعداه، فن أراد أن يرى ماله عندالله فليتدبّر في قرآن قلبه الذي: إن كان صالحاً يكتب الله تعالى فيه الإيمان، ويؤيّده بروح منه، فإذا شاهد مرآة قلبه وتدبّرها يرى ما انطبع فيها، أو تمثّل لها ممّا هو عندالله؛ لأنّ قلب المؤمن مرآة لله الّذي هو المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر، فينعكس فيها ما في مرآة ربّه، فيعلم: أنّ له عندالله شأناً من الله، وهو عنده تعالى وجيه أم لا. وهذا السالك وإن كان همّه هو الله ولا يهتم بماعداه ولكنّه بعد يشاهد في مرآة قلبه ماله عندالله، فهو الآن يشاهد قلبه وما فيه الحاكي

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقيّ : ج١ ص٣٢٤ طبع المجمع العالميّ لأهل البيت عليهم السَّلام.

<sup>(</sup>٤) المصدرالسابق.

ماعندالله، فهو بعدُ لم يصل الى حدٍّ لا يرى غير الله تعالى.

وحيث إنّ التعقيب كلفةٌ زائدة على الصلاة الواجبة الّتي هي بنفسها تكون كبيرة ً إلّا على الخاشعين، مع ماله من الأثر الهام في دوام العبادة، ورد في حقّه عن الصادق عليه السَّلام: «ما عالج الناس شيئاً أشدً من التعقيب» (۱)، وللاهتمام بأمر التعقيب قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: «من أدّى لله تعالى مكتوبة فله في أثرها دعوة مستجابة» (۲)، وقال الصادق عليه السَّلام: «ثلاثُ أوقاتٍ لا يحجب فيها الدعاء عن الله تعالى: في أثر المكتوبة، وعند نزول المطر، وظهور آية معجزة لله في أرضه» (۳)، وقال عليه السَّلام - أيضاً: «من صلّى صلاة فريضة وعقب الى أخرى فهو ضيف الله عزّوجل، وحق على الله أن يكرم ضيفه» (۱)، بل قد نهى عن ترك التعقيب؛ لإيهامه الاستغناء عن الله تعالى، حسبا روي عن النبي عليه الله عليه وآله - أنه قال: «إذا فرغ العبد من الصلاة ولم يسأل الله حاجته يقول الله تعالى للائكته: انظروا إلى عبدي، فقد أدّى فريضتي ولم يسأل حاجته متي، كأنه قد استغنى عتي، خُذوا صلاته فاضربوا بها وجهه» (۵).

وحيث إنّ للتعقيب مراتب فقد ورد في جواب من سأل الصادق عليه السّلام: إنّي أخرج (في الحاجة) وأحبّ أن أكون معقّباً، أنّه عليه السّلام قال: «إن كنت على وضوءٍ فأنت معقّب» (٢) هذا مجمل القول في أصل التعقيب ورجحانه. وأمّا ماورد في تعيينه ونبذ من أسراره فني مايلي:

نقِل حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه السَّلام قال: «إذا سلَّمت فارفع

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٣٥٦، عن التهذيب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ص ٥٥٩.

 <sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٦) المصدرنفسه: ص٣٦٢.

يديك بالتكبير ثلاثاً» (١) ، ولعل سرّ الرفع هو: تمثّل الرفع الوجوديّ بالرفع الصوريّ ، وتمثّل أيضاً لرفع الحجاب كما مرّ في الفاتحة ، ولعلّ سرّ التثليث هو: ما أشير إليه في ثنايا البحث المتقدّم من: أنّ سرّ تكرار كلمة «وحده» ثلاثاً في كلمة التوحيد هو: التنبّه للمراحل الثلاث من التوحيد الذاتيّ والوصفيّ والفعليّ ، وهكذا هنا ، حيث يتبيّن أنّ الله سبحانه أكبر من أن يشركه شيء في الذات ، أو الوصف ، أو الفعل .

ولا ينافي ذلك ما ورد في حق تسبيح فاطمة الزهراء عليهاالسلام من أنه: «ما عُبِدَالله بشيءٍ من التمجيد أفضل من تسبيح فاطمة عليهاالسلام، ولو كان شيء أفضل منه لنحله رسول الله صلى الله عليه وآله فاطمة عليهاالسلام» (٢). وقال عليه السلام: «من سبّح تسبيح فاطمة عليهاالسلام فقد ذكر اللهالذكرالكثير» عليه السّلام: ذلك كلّه بمنزلة شرح المتن، وبسط المقبوض، والتغاير بينها إنّا هو بالإجمال والتفصيل، وللاهتمام بتسبيح فاطمة عليهاالسّلام.

قال الصادق عليه السَّلام: «إنَّا نأمر صبياننا بتسبيح فاطمة عليها السَّلام كما نأمرهم بالصلاة...»(١).

وقد أمر في التعقيب بأمور ناجحة نافعة، وأنجحها وأنفعها مايرجع إلى التوحيد والولاية وإن كان مآل الكل هو التوحيد، وقد أكّد بقراءة آية الكرسيّ الحاوية للاسم الأعظم، وقد وعد بقراءتها بما تقرّ به العيون، حيث إنّه روي عن رسول الله عليه وآله أنّه قال: «من قرأ آية الكرسيّ عقيب كلّ فريضة تولّى الله حجلّ جلاله قبض روحه، وكان كمن جاهد مع الأنبياء عليهم السّلام حتى استشهد» (من يرغّب في التعقيب بقراءة سورة المسد «تبت يدا أبي لهب...»

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) و (٣) المصدر نفسه: ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) المصدرنفسه: ص ٣٨٤.

بمثل ما ورد في سورة التوحيد، أو آية الكرسيّ ونحو ذلك ، وهكذا ما ورد في التصلية على أهل بيت النبوّة والعصمة عليهم السَّلام؛ لأنّهم مظاهر للاسم الأعظم، ومجالي للولاية الإلهيّة.

وروى الشيخ أبو الفتوح الرازي في تفسيره، عن أمير المؤمنين علي \_عليه السَّلام ـ أنّه قال: «رأيت رسول الله ـ صلّى الله عليه وآله ـ على أعواد هذا المنبر وهو يقول: من قرأ آية الكرسي عقيب كل فريضة ماينعه من دخول الجنّة إلّا الموت، ولا يواظب عليه إلّا صِدِّيق أو عابد، ومن قرأها عند منامه آمنه الله في نفسه وبيته وبيوت من جواره» (١).

والمراد من المنع: هو الحجب، إذ المؤمن يرث الفردوس حسب درجاته من العالي والأعلى، ولا يحجبه عن هذا التراث الإلهيّ إلّا حفظ الحياة الدنيويّة، فإذا فارقها بالموت الطبيعيّ دخل إليه وورثه، كما أنّ من فارقها بالموت الإراديّ ناله أيضاً. ويؤيّده ما ورد من: «أنّ الإقرار بإمامة أهل البيت عليهم السَّلام هو الجنّة، ومن أقرَّبها كان في الجنّة»(٢).

وليعلم: أنّه قد تجلّى في موطنه أنّ كلّ ذكر إلهي هو حيّ مُسبّح، وأنّ سرّه العينيّ كان مستقراً في العرش، وأنّ تنزّله: عبارة عن تدلّي الأمر التكوينيّ العالي من الوجود الإلهيّ إلى العقليّ، ومنه إلى المثاليّ، ومنه الى الطبيعيّ المتبلور في نشأة الاعتبار بالوجود اللفظيّ، فإن قرع سمعك أنّ بعض الآيات حين الهبوط إلى الأرض تعلّق بالعرش، وقال: ما سأل الملائكة ممّا يشعر بوجود الخطأ في الأرض وأهلها فذره في بقعة الإمكان، أي: الاحتمال العقليّ، ثمّ البرهان النيّر يهدي إلى الإمكان الفلسفيّ المقابل للاحتمال المذكور؛ لأنّ ذلك بمعنى: ما لم يدلّ دليل على امتناعه، لاماقام الدليل القيّم على إمكانه المقابل له وللوجوب، ثمّ يساعده العرفان

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ص ٣٨٤، عن مستدرك الوسائل، عن تفسير أبي الفتوح.

<sup>(</sup>٢) المحاسن للبرقي: ج١ ص ٢٦٢.

والكشف الصحيح المنصور بالمأثور من الوحي، وإليك نموذج من ذلك:

روى الكلينيّ ـرحمه الله ـ في جامعه ...، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبدالله عبدالله عليه السّلام ـ قال: لمّا أمر الله ـ عزّوجل ـ هذه الآيات أن يهبطن إلى الأرض تعلّقن بالعرش، وقلن: أي ربّ، إلى أين تهبطنا؟ إلى أهل الخطايا والذنوب؟ فأوحى الله ـ عزّوجل ـ إليهن : اهبطن، فوعزيّ وجلالي، لا يتلوكن أحد من آل محمّد ـ صلّى الله عليه وآله ـ وشيعتهم في دَبْر ما افترضت عليه من المكتوبة في كلّ يوم إلّا نظرت إليه بعيني المكنونة في كلّ يوم سبعين نظرة، أقضي له في كلّ نظرة سبعين حاجة، وقبلته على ما فيه من المعاصي، وهي: «أمّ الكتاب»، و «آية الكرسيّ» و «آية الملك» (۱) . فن قرأها وذكرها عقيب مناجاته مع الله لعلّه يترقى من وجودها الاعتباريّ إلى الحقيقيّ الطبيعيّ أوّلاً، وإلى المثاليّ ثانياً، وإلى العقليّ ثالثاً، وفوق الاعتباريّ إلى الحقيقيّ الطبيعيّ أوّلاً، وإلى المثاليّ ثانياً، وإلى العقليّ ثالثاً، وفوق ذكك ما لايناله إلّا الأوحديّ الفاني في الباقي، الغافل عمّا عداه، الساهي عمّا نلك الآيات والأذكار المأثورة كان متعلّقاً به.

وممّا لا ينبغي الذهول عنه هو: أن المؤثّر في النفس والعين لابد وأن يكون موجوداً عينيّاً فوق الموجود المتأثّر العينيّ، كما أنّ المتأثّر إنّما يتأثّر من الموجود العينيّ الفائق، إذ لا أثر للوجود اللفظيّ، أو المفهوم الذهنيّ، فالمؤثّر هو: سرّ العلم الدارج في الكتب والأفواه والأذهان، كما أنّ المتأثّر إنّما هو قلب من تأثّر من سرّ العلم وروحه، لا مفهومه، فلذا كان رسول الله عصلى الله عليه وآله يدعو في إثر الصلاة فيقول: «اللّهمّ إنّي أعوذبك من علم لاينفع، وقلب لا يخشع، ونفس لا تشبع، ودعاء لايسمع، اللّهمّ إنّي أعوذبك من هؤلاء الأربع»(٢).

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢ ص٦٢٠ ح٢.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص ٣٩٤.

فالمطلوب المرغوب فيه هو: سرّ العلم وروحه، والمزهود فيه هو: حَسَد العلم وبدنه الظاهر باللفظ أو الكتابة أو المفهوم الذهنيّ فقط، ولمّا كان السرّ الغائيّ هو التوحيد، ووعاؤه الواقي هو العقل الجامع، والأذن الواعية، والقلب المعمور بالذكر، والنفس المسرورة بالطاعة و...

روى معاوية بن وهب البجليّ قال: وجدت في ألواح أبي بخطّ مولانا موسى ابن جعفر عليهماالسَّلام: «أنّ من وجوب حقّنا على شيعتنا: أن لايثنوا أرجلهم من صلاة الفريضة، أو يقولوا: اللَّهمَّ ببرِلُك القديم ورأفتك ببريَّتك اللطيفة، وشفقتك بصنعتك المحكمة، وقدرتك بسترك الجميل وعلمك صلّ على محمَّد وآل محمَّد، وأحيي قلوبنا بذكرك ، واجعل ذنوبنا مغفورة، وعيوبنا مستورة، وفرائضنا مشكورة، ونوافلنا مبرورة، وقلوبنا بذكرك معمورة، ونفوسنا بطاعتك مسرورة، وعقولنا على توحيدك مجبورة، وأرواحنا على دينك مفطورة، وجوارحنا على خدمتك مقهورة، وأسهاءنا في خواصّك مشهورة، وحوائجنا لديك ميسورة، وأرزاقنا من خزائنك مدرورة، أنت الله الذي لا إله إلا أنت، لقد فاز من والاك، وسعد من ناجاك، وعزّ من ناداك، وظفر من رجاك، وغنم من قصدك، وربح من تاجرك، وأنت على كلّ شيءٍ قدير، اللَّهمَ وصل على محمَّد وآل محمَّد، واسمع دعائي كما تعلم فقري إليك، إنّك على كلّ شيءٍ قدير» (١).

وحيث كان الهدف السامي من العبادة هو: لقاء الله كتب مولانا محمَّد بن عليّ الرضا عليهما السَّلام الى محمَّد بن الفرج في الانصراف من صلاة مكتوبة: «... أسألك الرضا بالقضاء، وبردّ العيش بعد الموت، ولذّة النظر إلى وجهك، وشوقاً إلى لقائك من غير ضرّاء مضرّة ولا فتنة مضلّة ...»(٢).

وحيث إنّ لقاء الله مع كماله وجماله أجلّ من أن يناله، عدا الأوحديّ الفارغ عما يشغله عن اللقاء، وهو صعب على من اعتاد بما عدا، وأنس بما سوى، أوصى

<sup>(</sup>١)جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٤٠١.

الصادق عليه السّلام: «فعليك بالدعاء، وأن تقول عقيب كل صلاة; اللَّهمَّ صلَّ على محمَّد عليه السَّلام: «فعليك بالدعاء، وأن تقول عقيب كل صلاة; اللَّهمَّ صلَّ على محمَّد وآل محمَّد، اللَّهمَّ إنّ الصادق الأمين عليه السَّلام قال: إنّك قلت: ما تردّدت في شيءٍ أنا فاعله كتردّدي في قبض روح عبدي المؤمن، يكره الموت وأكره مساءته، اللَّهمَ صلِّ على محمَّد وآل محمَّد، وعجّل لوليَّك الفرج والعافية والنصر، ولا تسؤني في نفسى ولا في أحدٍ من أحبتي ... »(١).

ولمّا كان الحديث ناظراً إلى مقام الفعل لا الوصف الذاتي فضلاً عن الذات لاضَيْر في تطرّق الـتردد إليه، مع أنّه قد فسّر له في الحكمة المتعالية عند البحث عن القدرة بما لا يخلوعن الدقّة فراجع.

وليعلم: أنّ للنيل إلى السرّ المكتوم أسباباً وعللاً خفيّة ، موطنها عقيب الصلاة التي ناجى بها العبد مولاه ، فيستعدّ حينذاك للوصول إلى بعض السرّ ، ومن تلك الأسباب: هي الأذكار المأثورة ، والأوراد الواردة الّتي أشير إلى نبنر منها ، ومن تلك العلل هو: قضاء أوطار العباد المحاويج ، وحلّ معضلاتهم ، ولذا كان رسول الله على الله عليه وآله إذا صلّى الغداة استقبل القبلة بوجهه الى طلوع الشمس يذكر الله عنيه علي بن أبي طالب عليه السّلام خلف النبيّ صلّى الله عليه وآله ، ويستقبل الناس بوجهه فيستأذنون في حوائجهم ، بذلك أمرهم رسول الله صلّى الله عليه وآله ، والله عليه وآله ، والله عليه وآله ، والله عليه والله عليه وآله ، والله عليه والله الناس بوجهه فيستأذنون في حوائجهم ، بذلك أمرهم رسول الله عليه والله عليه واله (٢) .

ثم إنّ من سُنن التعقيب سجدة الشكر، وسرّ السجود هو التذلّل المتمثّل به، كما أنّ سرّ الركوع هو الـتعظيم، وسرّ الطواف هو الـتفدية المتمثّل ذلك بهما.

وقدنقل في توقيع مولاناصاحب العصرعليه السَّلام أنّ: «سجدة الشكرمن ألزم السنن وأوجبها، ولم يقل: إنّ هذه السجدة بدعة إلّا من أراد أن يحدث في دين الله بدعة ...» (٣).

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٠٤. (٢) المصدرنفسه: ص٤٣٨. (٣) المصدرنفسه: ص٥٥٣.

ومن علل اصطفاء موسى الكليم عليه السَّلام هو: توغّله في التذلّل لله، المتجلّي ذلك بإلصاقه عليه السَّلام خدّه الأيمن والأيسر بالأرض بعد الصلاة، وحيث علم موسى عليه السَّلام أنّ الله اصطفاه لتذلّله زاد في ذلّته فخر ساجداً، وعَفَرَ خدّيه في التراب، فِأوحى الله إليه: ارفع رأسك ياموسى، وأمرّ يدك موضع سجودك، وامسح بها وجهك، وما نالته من بدنك فإنّه أمان من كلّ سقم وداء واقة وعاهة (۱).

ولمّا كان سرّ السجود هو التذلّل لله تعالى، والتذلّل له موجب للتقرّب منه كما في آخر سورة اقرأ وذلك لأنّ المتذلّل لله لا يحجبه شيء، فإذا لم يكن له حجاب، وكان الراحل إلى الله قريب المسافة، كما في دعاء أبي حزة الثمّاليّ فهويصل إلى لقاء الله، ومن كان أذل في نفسه لله فهو أقرب منه، وكما في دعاء زين العابدين والمعروف بالسجّاد : «وأنا بعد أقلّ الأقلّين، وأذلّ الأذلّين، ومشلُ الذرة أو دونها» (٢). فهو عليه السّلام - أقرب الأقربين، وأعزّ الأعزّين لدى الله سبحانه.

وحيث إنّه لا مَيْزَ في الأصول العامة الهامة للإمامة فأئمة أهل البيت عليم السّلام - كلّهُم على هذا المنهج القوم، بل قد روي في أمير المؤمنين علي عليه السّلام: «إنّه كان أوّل من سجد لله شكراً، وأول من وضع وجهه على الأرض بعد سجدته من هذه الأمّة بعد رسول الله صلّى الله عليه آله» (٢) ، وكان علي عليه السلام - يقول في سجوده: «أناجيك يا سيّدي كما يناجي العبد الذليل مولاه ... »(1).

وحيث إنّ حياة كلّ ذكر من التهليل والتحميـد والتسبيح والـتكبير إنّما هي

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: جه ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجادية: دعاء٤٧ ص٢٦٢ طبع مؤسسة النشر الإسلامي قم.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٧٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٥٨.

بسرّه، كما أنّ إحباء كلّ ذكر لما هوميّت في حجاب ذاته ووضعه وفعله إنّما هو بذلك السرّ، وكان ذكر الإمام المعصوم عليه السَّلام وسجوده حيّاً بسرّه، لذا كان ذكره مُحيياً للأموات، وموقظاً للنيام وإن كان كلّ شيءٍ حيّاً متيقّظاً في باطنه.

ومن هذا القبيل: ما روي عن سعيد بن المسيّب قال: كان القوم لا يخرجون من مكّة حتّى يخرج عليّ بن الحسين سيّد العابدين عليه السَّلام، فخرج فخرجت معه، فنزل في بعض المنازل وصلّى ركعتين، فسبّح في سجوده فلم يبق شجر ولا مدر إلّا سبّحوا معه، ففزعنا، فرفع عليه السَّلام وأسه وقال: ياسعيد، أفزعت؟ فقلت: نعم، يا ابن رسول الله، فقال عليه السَّلام: هذا التسبيح الأعظم...(١).

والَّذي يمكن القول في تأثير مـثل هـذا التسبيح الأعظـم: أوّلاً: هو تعليم الشجر والمدر ونحوهما بلسـان التكوين، بمـا هو لم يكن معـلوماً له قبـل ذلك وإن كان أصل التسبيح معلوماً ومقدوراً له.

وثانياً: هو تأويب ذلك مع الإمام المعصوم عليه السلام تأسياً به كما تأسى بداود عليه السلام حين أمر الله سبحانه بذلك ، كما قال تعالى: «ياجبالُ أوِّي مَعَهُ» (٢) فقد اجتمعوا معه، وذكروا الله و وحدوه معه كما هو المعروف في الائتمام بامام الجماعة.

وثالثاً: هو رفع الحجاب والغطاء عن أسماع هؤلاء الله ين كانوا مع السجّاد عليه السّلام، وأبصارهم، حتى سمعوا تسبيح الشجر والمدر وفقهوا ذلك، بعد ما كانوا جاهلين به، كما قال سبحانه: «إنْ مِنْ شيءٍ إلَّا يسبّح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم»(٣)، إلى غير ذلك ممّا يمكن أن يناله المتدبّر في سرّ التسبيح الأعظم وتأثيره في الكيان، حينا يعترف بأنّه غير مختصِّ بالإمام المعصوم عليه السّلام، وإن كان الحدّ السامي منه مخصوصاً بأهل العصمة عليهم السّلام،

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٦٠.

<sup>(</sup>۲) سبأ: ١٠.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٤٤.

والغرض: هو أنّ العبد إذا أحسَّ ذلّته وأدركها واعترف بها وتذلّل لمولاه الَّذي له العزّة جميعاً يبال ما أعدّ له من العزّة العرضيّة، ويقول كما كان الصادق عليه السَّلام يقول وهو ساجد: «سجد وجهى اللئم لوجه ربِّى الكريم»(١).

ثمّ إنّه من كان يريد العزّة فليعلم: أنّ العزّة لله جيعاً، ولا ينال شيئاً منها إلا بنفيها عن نفسه وعن غيره، أي: عمّا سوى الله، وذلك إنّا يتجلّى في السجود المشفوع بما يمثّل الذلّة، حتى يقترن الفعل والقول، ويشهدا على صاحبها بالذلّة الصادقة، الموجبة لاكتساب العزّة الّتي هي بالعرض للرسول وللمؤمنين، ولعلّ من هذا القبيل ماقاله الصادق عليه السَّلام لإسحاق بن عمّار: «إنّي كنت أمهّد لأبي فراشه، فأنتظره حتّى يأتي، فإذا أوى إلى فراشه ونام قمت إلى فراشي، وأنّه أبطأ عليّ ذات ليلة، فأتيت المسجد في طلبه، وذلك بعد ماهداً الناس، فإذا هو في المسجد ساجد، وليس في المسجد غيره، فسمعت حنينه، وهويقول: «سبحانك اللّهم أنت ربّي حقّاً حقاً، سجدت لك يارب تعبّداً ورقّاً، اللّهم إنّ عملي ضعيف أنت ربّي حقّاً حقاً، سجدت لك يارب تعبّداً ورقّاً، اللّهم إنّ عملي ضعيف فضاعفه لي، اللّهم قني عذابك يوم تبعث عبادك، وتُبْ عليّ إنّك أنت التوّاب الرحمي» (٢).

ولقد تأسّى بهؤلاء المعصومين عليهم السَّلام -الذين هم ساسة العباد وقادتهم، وأركان البلاد وأعمدتها، بحيث لولاهم لساخت الأرض بأهلها غير واحدٍ من الصحابة في طول السجود، والتذلّل المستمر. وإليك نبذ من نزر:

قال الفضل بن شاذان: دخلت العراق فرأيت واحداً يعاتب صاحبه ويقول له: أنت رجل عليك عيال، وتحتاج أن تكتسب عليهم، وماآمن أن تذهب عيناك لطول سجودك، فلمّا أكثر عليه قال: أكثرت عليّ، ويحك، لو ذهبت عين أحدٍ من السجود لذهبت عين ابن أبي عمير، ماظنّك برجل سجد سجدة الشكر بعد صلاة

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٤٦٤ .

الفجر فلا يرفع رأسه إلّا عند الزوال(١)؟

وعن الفضل بن شاذان: أنّه دخل على محمّد بن أبي عمير وهو ساجد، فأطال السجود، فلمّا رفع رأسه ذكر له الفضل طول سجوده، فقال: كيف لو رأيت جميل ابن درّاج؟ ثمّ حدّثه أنّه دخل على جميل بن درّاج، فوجده ساجداً فأطال السجود جدّاً، فلمّا رفع رأسه قال له محمّد بن أبي عمير: أطلت السجود؟ فقال: وكيف لو رأيت معروف بن خربوذ (٢)؟

ونقل الفضل بن شاذان ما مثاله: أنّ الحسن بن عليّ بن فضّال كان أعبد أهل عصره وأطول سجوداً من غيره (٣).

إيّاك والتعجّب ممّا ذُكر أو يُذكر في هذا الأمر؛ لأنّ المُحبّ يلتذّ بمناجاة محبوبه، وأقرب الحال هو السجود المتجلّي فيه التذلّل المستلزم للرقيّ.

فتبيّن في هذه الخاتمة أمور:

الأول: أنّ قوام الصلاة هو النجوى مع الله، وقادمها وغابرها الدعاء، وأنّ المصلّي الشاهد لفقره الذاتيّ والوصفيّ والفعليّ لا يجد في نفسه إلّا فيض مولاه المحيط به من بين يديه وما خلفه وما بين ذلك. كما أنّ المَلَك المقرّب أيضاً كذلك.

الثاني: أنّ التعقيب موجب لدوام الصلاة وامتدادها، بحيث يكون المصلّي المُعقّب دائماً في صلاته.

الثالث: أنّ قلب المؤمن مرآة صدق، يرى به السالك مالله عنده وما له عند الله تعالى.

الرابع: أنّ الدعاء مستجاب حال التعقيب، وأنّ ترك الدعاء والمسألة عقيب الصلاة مُوهمٌ للاستغناء عن الله.

الخامس: أنَّ للتعقيب مراتب، وأنَّ المصلِّي مادام متطهِّراً فهو في التعقيب.

<sup>(</sup>١)و(٢)و(٣) جامع أحاديث الشيعة: ج٥ ص٥٥٥.

السادس: أنّ سرّ رفع الأيدي بالتكبير هو: تمثّل الرفقة المعنويّة بالرفع الصوريّ، وتمثّل لرفع الحجاب أيضاً، وأنّ تثليثه للمراحل الثلاث من التوحيد.

السابع: أنّ تسبيح فاطمة \_عليهاالسّلام\_ هو: الذكر الكثير، وأنّ أهل البيت ـ عليهم السّلام\_كانوا يأمرون صبيانهم بذلك .

الثامن: أنَّ أنجَح ما أمربه في التعقيب هو: ما يرجع إلى التوحيد والولاية.

التاسع: أنّ الموت الإرادي كالطبيعي سبب لمشاهدة نتيجة قراءة آية الكرسي في التعقيب.

العاشر: أنّ الاعتراف بإمامة أهل البيت عليهم السَّلام هو الجنّة، وأنّ المعترف بها في الجنّة وإن لم يعلم بذلك.

الحادي عشر: أنّ كلّ ذكر إلهيّ هو حيّ ناطق مُسبّح، وأنّ سرّه التكوينيّ قد تدلّى وتبدننى إلى الوجود الطبيعيّ، ومنه إلى الوجود الوضعيّ الاعتباريّ بعد تنزّله وتطوّره في المراحل السابقة.

الثاني عشر: أنّ التأثير الخارجيّ للذكر إنّما هو بلحاظ سرّه العينيّ، لا وجوده اللفظيّ، أو الكتبيّ، أو مفهومه الذهنيّ.

الثالث عشر: أنّ العلم النافع: هو السرّ التكوينيّ لا ماعداه، وأنّ رسول الله عصلّى الله عليه وآله كان يعوذ بالله في التعقيب من الأربع، وأنّ لقاء الله هو المطلوب بعد الصلاة عند الأئمة عليهم السّلام.

الرابع عشر: أنّ التردّد منتزع من فعل الواجب، لا من وصفه الذاتيّ فضلاً عن الذات، وأنّ تردّده تعالى في قبض روح المؤمن له وجه معقول ومقبول.

الخامس عشر: أنَّ قضاء وطر المحاويج إذا كان لله فهو معدود من التعقيب.

السادس عشر: أنّ سجدة الشكر من ألزم السُنن في التعقيب، وأنّ السجود تمثّل للذلّة، كما أنّ الركوع تمثّل للعظمة، وأنّ الطواف تمثّل للتفدية.

السابع عشر: أنّ موسى الكليم عليه السّلام كان أذل أهل عصره لله تعالى، وأنّ اصطفاءه كان لذلك، وأنّ الرحلة إلى الله تعالى قريبة المسافة.

الثامن عشر: أنّ الإمام المعصوم عليه السّلام يكون أذل العباد لله في عصره، فلذا يكون أرفعهم عندالله، وأنّ علياً عليه السّلام هو أوّل من سجد شكراً لله بعد الرسول صلّى الله عليه وآله.

التاسع عشر: أنّ تسبيح الإمام المعصوم عليه السّلام موجب لتسبيح الشجر والمدر وتأويبها معه عليه السّلام فيه، وأنّ المؤثّر في ذلك هو: سرّ الذكر، لا لفظه، ولا مفهومه الذهني، وأنّ النيل إلى ذلك المقام ليس وقفاً للمعصوم عليه السّلام.

الموفى عشرين: أنّ طريق الوصول إلى العنزّة هو التذلّل المتمثّل بالسجود، وأنّ غير واحدٍ من الصحابة قد تأسّوا بأهل البيت عليهم السّلام - في طول السجود.

ولنختم الرسالة بالوصية لنفسي ولمن بَلغته هذه الرسالة: بأنّ الذهول عن الله رَبْن، وأنّ الصلاة لكونها ماء الحياة سبب لغسل الدّرَن والرّين، كما نقله علي عليه السَّلام عن رسول الله عليه الله عليه وآله في قوله عليه السَّلام: «شبّهها أي: الصلاة رسول الله عليه وآله بالحمَّة تكون على باب الرجل، فهو يغتسل منها في اليوم والليلة خس مرّات، فما عسى أن يبقى عليه من الدّرن» (۱) فالذكر الَّذي يحصل بالصلاة مزيل لأي رَبْن، وقد اعتنى في يوم الجمعة بصلاتها لأجل الذكر، وإليك بعض ما يرتبط بذلك:

الأول: كون صلاة الجمعة مصداقاً كاملاً للذكر، حيث قال تعالى: «يا أيّها الّذين آمنوا إذا نُودي للصلاة مِن يَوم الجُمعة فاسعوا إلى ذكر الله» (٢).

الثاني: الأمر بالسعي إلى ذكر الله، أي: صلاة الجمعة، وترك كلّ ماسواها، إذ لا خصّيصة للبيع، بل لابدّ من ترك أيّ شيءٍ ينافيها.

الشالث: النهي عن الإعراض عن ذكر الله ـأي: صلاة الجمعة ـ كما في سورة المنافقين، حيث قال تعالى فيها: «يا أيُّها الّذينَ آمنُوا لا تُلْهِكُمْ أموالُكُم وَلا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة «١٩٩».

<sup>(</sup>٢) الجمعة: ٩.

أولادُكُم عن ذكر الله»(١).

الرابع: رجحان قراءة سورتي: الجمعة والمنافقين في صلاتها، للاشتمال على تلك النكات المارة.

وللاعتناء بالصلاة الِّتي هي عمود الدين قال تعالى في حقّ المنافقين: «وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصلاة قاموا كُسالىٰ»(٢) يعني: أنَّ هؤلاء لا يعبدون الله أصلاً، سواء في ذلك الصلاة وماعداها: كالصوم والحجّ و...، وقد اكتني في ذلك كلّه بعدم نشاطهم في الصلاة، وهكذا قيل في السكران، لقوله تعالى: «لا تَقربُوا الصلاة وأنتُم شكارىٰ حتَّى تَعلموا ماتقولون»(٣)، وحيث إنّ الساهي الَّذي يستحقّ الويل منزلة السكران الَّذي لا يدري مايأتي، فهو أيضاً منهى عن قرب الصلاة؛ لأنّها كالقرآن، لا يمسها إلّا الطاهر عن درن الذهول، وغسلين النسيان، ورّين الرياء ونحو ذلك.

وللاهتمام بأمر الصلاة اختص ذكرها في عبادة ماسوى الله إيّاه، حيث قال تعالى: «ألم تر أنّ الله يُسبّح له مَن في السموات والأرض والطيرُ صافّات كلٌ قد علم صلاته وتسبيحه والله عليم بما يفعلون» (3). وهكذا رُزق زكريا التبشير بميلاد يحيى في الصلاة، كما قال تعالى: «فنادته الملائكة وهو قائم يصلّي في الحراب أنّ الله يبشرك بيحيى في الصلاة وحالها: هو الله يبشرك بيحيى في أمر المؤمنين عليه اللالمال على الاهتمام بالصلاة وحالها: هو ما ورد في شأن زكاة أمير المؤمنين عليه السّلام وهو راكع؛ لأنّ أصل الزكاة وإن كان أمراً قُربياً قريناً للصلاة في غير موضع من القرآن إلّا أنّ اقترانها بها أي: بالصلاة لعلمة قد أوجب فضلاً زائداً باعثاً لنزول آية الولاية، حيث قال تعالى: «إنّما وليّكم الله ورسولُه والّذين آمنوا الّذين يقيمون الصلاة ويُؤتون الزكاة وهُم راكعون» (1).

<sup>(</sup>١) المنافقون: ٩. (٤) النور: ٤١.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣٣.

وحيث إنّ الصلاة عمود الدين، وبإقامتها يقوم الدين، وبتضييعها يضيع الدين تشتعل نار الحرب بين المصلّي وبين عدوه المبين، وهو الشيطان الغَوي؛ لأنّه يريد أن يستحوذ عليه، ويحتنكه، ويَعدهُ ويمنيّه ويضلّه ويُزيّن له، فلذا يكون المصلّى محراباً، والمصلّي مجاهداً لله في طرد المحارب المهاجم ودفعه وأسره، فلابذ وأن يكون متسلّحاً في هذه المحاربة، ولا سلاح للمؤمن إلّا التذلّل لله والتعبّد له، المتجلّي ذلك بالبكاء على نفسه، كما عن عليّ عليه السَّلام في دعائه الذي علّمه كميل رحمه الله حيث قال: «وسلاحه البكاء»، فن لا يبكي لضيق اللحد، ولا لظلمة القبر، ولا لبعد السفر، ولا لقلّة الزاد، ولا لغير ذلك ممّا يُدهِش ويوحش فلا سلاح له في محاربة الشيطان الَّذي يوسوس في صدره. وأمّا إذا كان متسلّحاً فهو ينجو بنجواه، الشيطان الَّذي يوسوس في صدره. وأمّا إذا كان متسلّحاً فهو ينجو بنجواه، ولا بكاء إلّا عن معرفة طامّة الموت، وما هو إلّا طمّ منه ممّا هو بعده، ولا يُعرف ذلك إلّا بالعقل المؤيّد بالنقل، وإلّا بالنقل المعتضد بالعقل، إلّا في الموارد الخاصّة التي لا سبيل للعقل إليها.

وممّا يكشف عن الاهتمام بالصلاة ما ورد في حقّها على المصلّي في كلّ صلاة، بحيث يلزم عليه أن يُصلّي صلاته صلاة مودّع حتّى يكون بإخلاص وحضور، إذ الوداع يقتضي ذلك. وما ورد في حقّ الطواف أو الصوم أو نحو ذلك من اختصاصه بالطواف خاصّ ونحوه، فقد ورد في عامّة الصلوات بلا خصيصة لشيء منها، بل كلّ صلاة فهي صلاة وداع، والسرّ هو ما أشير إليه: «اللَّهمَّ اجعلنا من المصلّين الَّذين يناجونك وتناجيهم، ويكلّمونك وتكلّمهم في ذات عقولهم، حتى نستصبح بنوريقظة في الأبصار، والأسماع، والأقئدة»(١)، «عارف بالمجهول مومعروف عند كلّ جاهل»(١)، «وتعرّفت بكلّ شيءٍ»(١) اجعلنا عارفين بك،

<sup>(</sup>١) اقتباس من نهج البلاغة: الخطبة «٢٢٢».

<sup>(</sup>٢) الكاني: ج١ ص٩١ ح٢٠

<sup>(</sup>٣) دعاء عرفة لسيد الشهداء عليه السلام..

راغبين فيك، زاهدين في سواك بحق جميع الأنبياء والأولياء، سيّما محمَّد وآله صلّى الله عليه وآله.

قد من الله علي بتسويد أكثر هذه الرسالة في شهر الله المبارك ١٤١٤هـ، وتسويد شطر قليل منه في رحاب الغدير، على الناصب والمنصوب فيه بالخلافة آلاف الثناء والتحية.

۱۸/ ذي الحجة/ ۱۶۱۶هـق المطابق ۸/خرداد/۱۳۷۳هـش قم المحمية عبدالله الجواديّ الآمليّ

## الفهارس

١ ـ فهرس الآيات

٢\_فهرس الأحاديث

٣\_فهرس المحتويات

|  |  | · |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

## فهرس الآيات

| الصفحة | (٢) سورة البقرة                                      | الآية |
|--------|------------------------------------------------------|-------|
| ٤٣     | واركعُوامع الراكعين                                  | ٣3    |
|        | واستعينوا بالصبروالصلاة وإنها لكبيرة إلآ             | ٤٥    |
| 7007   | على الخاشعين                                         |       |
| ۱۸     | أينها تُولُّوا فَتُمَّ وجهُ الله                     | 110   |
| ٥٦     | قُوموا لله قانتين                                    | ۲۳۸   |
| 44     | لاتُبطلوا صدقاتكم بالمنّ والأذىٰ                     | 778   |
| 79     | مثل الَّذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضات الله         | 770   |
|        | (٣) سورة آل عمران                                    |       |
| •٧     | شهدالله أنَّه لا إله إلَّا هووالملائكة واؤُلوا العلم | ١٨    |
| ٣٤     | قُل إن كنتم تحبّون الله فاتّبعوني يُحببكم الله       | ٣١    |
| ٩٨     | فنادته الملائكة وهوقائمٌ يُصلّي في المحراب           | ٣٩    |
| ٦٢     | الَّذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم       | 191   |

|            | (٤) سورة النساء                                        |     |
|------------|--------------------------------------------------------|-----|
| ٩٨         | لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلمواماتقولون        | ٤٣  |
| 70         | ياأَتِهاالَّذين آمنوا كونُوا قوّامين بالقسط            | ١٣٥ |
| 41         | وإذاقاموا إكى الصلاة قاموا كُساليٰ                     | 187 |
|            | (٥) سورة المائدة                                       |     |
| ١٧         | مايُريدالله ليجعل عليكم من حرج ولكن يُريد ليطهرُكم     | ٦   |
| ٥٧         | كونوا قوّامين لله شهداء بالقسط                         | ٨   |
| 9.4        | إنماوليتكم الله ورسوله والذين آمنواالذين يقيمون الصلاة | ٥٥  |
|            | (٦) سورة الأنعام                                       |     |
| ٧٩         | وإذاجاءك الذين يؤمنون بآياتنافقل سلام عليكم            | ٥٤  |
| 70         | وهوالّذي يتوفّاكم بالليل ويعلم ماجرحتم بالنهار         | ٦.  |
| ٧          | وكذلك نُري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض               | V • |
| VA         | لهم دارالسلام عندريهم وهووليهم بماكانوايعملون          | 177 |
| ۲۹وه۸      | قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربّ العالمين       | 171 |
| 44         | لاشريك له وبذلك المُّرت وأناأول المسلمين               | ۱٦٣ |
|            | (٧) سورة الأعراف                                       |     |
| ٤٤         | فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبّرفيها                   | ۱۳  |
|            | هل ينظرون إلَّا تأويلَه يوم يأتي تأويلُه يقول          | ٥٣  |
| <b>o</b> . | الَّذِين نسوهُ من قبلُ                                 |     |

| 1.0          |                                                   | فهرس الآبات ـ |
|--------------|---------------------------------------------------|---------------|
|              | (٨) سورة الأنفال                                  |               |
| 14           | ويُنزِّل عليكم من السهاء ماء ليُطهرِّكُم          | 11            |
| ٨٤           | واعلَموا أَنَّ اللهُ يَحول بين المرء وقلبه        | 7 8           |
|              | (٩) سورة التوبة                                   |               |
| 10           | إنَّما المشركون نجَّسٌ                            | 47            |
|              | (۱۰) سورة يونس                                    |               |
| <b>V</b> ¶ . | دعواهُم فيها سُبحانك اللَّهمّ وتحيّتُهم فيها سلام | ١.            |
|              | (۱۱) سورة هود                                     |               |
|              | ما من دابة إلّا هوآخذ بناصيتهاإنّ ربّي على        | ۲٥            |
| <b>V</b> Y   | صراط مستقيم                                       |               |
| 7            | ولله غيب السماوات والأرض وإليه يُرجع الأمركلّه    | ١٢٣           |
|              | (۱۲) سورة يوسف                                    |               |
| ۱٥           | وما يُؤمن أكثرهم بالله إلّا وهُم مشركون           | 1.1           |
|              | (١٥) سورة الحجر                                   |               |
|              | وإن من شيء إلّا عندنا خزائنه وما نُنزَلهُ         | ۲۱            |
| 7            | إلّا بقدرمٍ علُّوم                                |               |
| £ £          | واعبدربك حتى يأتيك اليقين                         | 99            |

|            | (١٦) سورة النحل                                        |     |
|------------|--------------------------------------------------------|-----|
| ٧٩         | سلامٌ عليكم ادخلوا الجنَّة بما كنتم تعملون             | ٣٢  |
| 70         | ولله يسجدما في السماوات وما في الأرض                   | ٤٩  |
| ٧          | ماعندكم يَنفُدُوماعندالله باق                          | 97  |
|            | (١٧) سورة الإسراء                                      |     |
| ۱۸وع۲      | سُبحان الَّذي أُسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام       | 1   |
| 94         | إن من شيء إلّا يسبّح بحمده                             | ٤٤  |
|            | قُل ادعوا الله أو ادعوا الرَّحن أيّاً مّا تدعوا        | 11. |
| <b>£</b> Y | فله الأسهاء الحُسنى                                    |     |
|            | (۱۹)سورة مريم                                          |     |
| ٦٨ .       | وهُزّي إليك بجذع النخلة تُساقط عليك رطباً جنياً        | 70  |
| ۸۳         | ومانتنزَّل إلَّا بأمرربَّك له مابين أيديناوماخلفنا     | ٦٤  |
|            | (۲۲) سورة الحجّ                                        |     |
|            | ياأتيهاالَّذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا            | ٧٧  |
| 11         | ربكم وافعلوا الخير                                     |     |
|            | (۲۲) سورة النور                                        |     |
| ٩٨         | أَلْمُ تَرَأَنَ اللهُ يُسبِّح له من في السماوات والأرض | ٤١  |

|            | (۲۵) سورة الفرقان                                 |       |
|------------|---------------------------------------------------|-------|
| ٧          | قُل أَنزله الَّذي يعلم السرَّ في السماوات والأُرض | ٦     |
| ٤٦         | إن هُم إلّا كالأَنعام بل هُم أضلُّ سبيلاً         | ٤٤    |
|            | al addia                                          |       |
| <b>-</b> / | (٢٦) سورة الشعراء                                 |       |
| 7 8        | الَّذي يراك حين تقوم                              | Y 1 A |
| 7 8        | وتقلبُك في الساجدين                               | 719   |
|            | (٣١) سورة لقمان                                   |       |
| 10         | إنَّ الشرك لظلمٌ عظيم                             | ١٣    |
|            | (۳٤) سورة سبأ                                     |       |
| 98         | ياجبالُ أُوِّبِي معَه                             | ١.    |
|            | . I / W N                                         |       |
| • 4        | (۳۹) سورة يس                                      |       |
| ٧          | فسبحان الَّذي بيده ملكوتُ كلّ شيء                 | ۸۳    |
|            | (٣٧) سورة الصافّات                                |       |
| ٧٩         | سلامٌ على نوح في العالمين                         | ٧٩    |
| ۳٥ -       | شبحان الله عما يصفُون<br>شبحان الله عما يصفُون    | 109   |
| 40         | إلاّ عباد الله المخلّصين                          | 17.   |
| ١٥         | ومامنًا إلّا لِه مقامٌ معلوم                      | ١٦٤   |

| ـــــ أسرار الصلاة |                                                    | ۱۰۸ |
|--------------------|----------------------------------------------------|-----|
|                    | (٤١) سورة فصّلت                                    |     |
|                    | فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا         | 11  |
| <b>Y</b> Y         | أتيناطائعين                                        |     |
|                    | إنّ الَّذين قالوا ربُّنا الله ثم استقاموا          | ٣.  |
| <b>•</b> A         | تتنزَّل عليهم الملائكة                             |     |
|                    | (۲۲) سورة الشورى                                   |     |
| <b>{ 0</b>         | وماكان لبشرأن يكُلّمه الله إلّا وحياً              | 01  |
|                    | (٤٣) سورة الزخر <b>ف</b>                           |     |
| ٣٩                 | إنَّا جعلناهُ قرآناً عربيّاً لعلَّكم تعقلُونَ      | ٣   |
| ٣٩                 | وانَّه في أُمِّ الكتاب لدينا لعلنيٌّ حكيم          | ٤   |
|                    | (٥٣) سورة النجم                                    |     |
| 78                 | تُمَّ دنا فتدلَّى                                  | ٨   |
| 78                 | فكان قاب قوسين أوأدني                              | ٩   |
|                    | (۵۷) سورة الحديد                                   |     |
| ۳.                 | وفي الآخرة عذابٌ شديدٌ ومغفرةٌ من الله ورضوان      | ۲.  |
|                    | (٥٩) سورة الحشر                                    |     |
| ٧٨                 | هوالله الَّذي لا إله إلَّا هوالملكُ القدّوس السلام | ۲۳  |

| 1.9 | يهرس الآيات ــ |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

|                          |                                                                                                                 | C )#-  |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٩٧                       | (٦٢) سورة الجمعة<br>ياأَيّها الَّذين آمنواإذانُودي للصلاة من يوم الجمُعة                                        | ٩      |
| ٦<br>٩٧                  | (٦ <b>٣) سورة المنافقون</b><br>ولله خزائن السماوات والأرض<br>ياأيها الَّذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولاد كم | V<br>9 |
| <b>r</b> v<br><b>r</b> v | (٧٠) <b>سورة المعارج</b><br>في أموالهم حقّ معلومٌ<br>للسائل والمحروم                                            | Y      |
| ٤١                       | (۸۷) سورة الأعلى سبّح اسم ربّك الأعلى                                                                           | ١      |
|                          | (٩٤) سورة الانشراح                                                                                              |        |
| ٨٤                       | فإذا فرغت فانصب                                                                                                 | ٧      |
| <b>^</b> £               | و إلى ربِّك فارغب                                                                                               | ٨      |
| ٦٤                       | (٩٦) سورة العلق<br>ألم يعلم بأنَّ الله يرىٰ                                                                     | ١٤     |
| <b></b> .,               | (۱۰۷) سورة الماعون                                                                                              |        |
| <b>r</b> v               | فو يا ٌ للمصلّين                                                                                                | ٤      |

| أسرار الصلاة |                              | _ ''' |
|--------------|------------------------------|-------|
| ٣٧           | الَّذين هُم عن صلاتهم ساهُون | ٥     |
| **           | الَّذين <b>هُم يُراؤون</b>   | 7     |
| **           | ويمنعُون الماعُون            | ٧     |

## فهرس الأحاديث

|            | _}_                                     |                  |
|------------|-----------------------------------------|------------------|
| ٦٣         | آمنت بك ولوضربت عنقي                    | الإمام علي (ع):  |
|            | إذا أردت أن تركع فقل وأنت               | الباقر(ع):       |
| ٦٣         | مُنتصب الله أكبر                        | _                |
| ٧٥         | إذا رفعت رأسك من آخر سجدتك في الصلاة    | الكاظم (ع):      |
| 00         | إذا سألت عن شيء ففرّغ قلبك لتفهم        | الكاظم (ع):      |
| ۲۸         | إذاسلمتفارفع يديك بالتكبيرثلا ثأ        | الباقر(ع):       |
|            | إذاصلّى أحدكم فنسي أن يذكرمحمَّداً      | الصادق(ع):       |
| <b>\</b> 0 | وآله في صلاته                           | _                |
|            | إذا فرغ العبدمن الصلاة ولم يسأل         | النبي(ص):        |
| ۲۸         | الله حاجته                              | ,                |
| ٥٩         | إذا كثرت همومي                          | النبي (ص):       |
| 94         | ارفع رأسك ياموسي وأمرّيدك موضع سجودك    | -<br>حدیث قدسی : |
| ٩.         | أسألك الرضا بالقضاء وبرد العيش بعدالموت | <br>الجواد (ع):  |
| ٣٣         | أفضل الأعمال أحمزها                     | النبتي (ص):      |
| 67         | الترأيا هي تا يتافي قالهم الأرأي        | •                |

|                     | · •                                         | • • • |
|---------------------|---------------------------------------------|-------|
| النبي (ص)           | أكثرالسجودفانه يحظ الذنوب كماتحت            |       |
|                     | الريح ورق الشجر                             | 77    |
| حديث قدسي:          | الاخلاص سرّمن سرّي أُودعه في قلب من احببته  | 45    |
| عن المعصوم (ع):     | اللَّهمَّ أمت الباطل وأقم الحق              | ٧٤ .  |
| النبي (ص):          | اللَّهِمَّ إِنِّي أعوذبك من علم لا ينفع     | ۸٩    |
| عليّ بن الحسين (ع): | ألهتني عنها النارالكبري                     | 70    |
| النبي (ص):          | أمرني جبر ئيل أن أقِرأ القرآن قائماً        | 70    |
| النبي (ص):          | إنَّ الأَرضِ التي يسجدعليها المؤمن يضيَّ    |       |
|                     | نورها إلى السهاء                            | ۸۲    |
| في الحبر:           | أنّ الإقراربامامة أهل البيت عليهم السَّلام  |       |
|                     | هوالجنّة                                    | ۸۸    |
| علي بن الحسين (ع):  | إنّ الله عزّوجلّ علم أنّه يكون              |       |
|                     | في آخر الزمان أقوام متعمّقون                | ٤٧    |
| النبي (ص):          | أنَّ الرجلين من أُمتي يقومان في الصلاة      |       |
|                     | وركوعهما وسجودهما واحد                      | **    |
| الامام علي (ع):     | أنّ رسول الله (ص) أبصر رجلاً يعبث           |       |
|                     | بلحيته في صلاته                             | 09    |
| في الحبر:           | أنَّ رسول الله (ص) كان في الصلاة والى جانبه |       |
|                     | الحسين بن علي (ع)                           | 70    |
| الحجة(ع):           | أنَّ سجدة الشكرمن ألزم السنن وأوجبها        | 11    |
| حديث قدسي :         | أنّ السلام والتحية والرحمة والبركات         |       |
|                     | أنت وذرّيتك                                 | VV    |
| عن المعصوم (ع):     | أنّ العبادة العظمي هي الركوع والسجود        | ٦٢    |

| 117 |                                           | فهرس الأحاديث ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----|-------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ٨٦  | إن كنت على وضوء فأنت معقّب                | الصادق(ع):                                         |
|     | أنّ من تمام الصوم إعطاء الزكاة            | الصادق(ع):                                         |
| ٧o  | كالصلاة على النبي (ص)                     |                                                    |
|     | أنّ من وجوب حقّنا على شيعتنا أن           | الكاظم (ع):                                        |
| ۹.  | لا يثنوا أرجلهم من صلاة الفريضة           |                                                    |
|     | أنّ منهم سجوداً لايركعون                  | الإمام علي (ع):                                    |
| ٥٦  | وركوعاً لاينتصبون                         |                                                    |
|     | أنّ النبي (ص) لمّا أُسري به إلى السهاء    | الكاظم (ع):                                        |
| * * | قطع سبعة حجب                              |                                                    |
| 9 Y | وأناً بعدُ أقلَ الأقلِّين وأذلَ الأذلِّين | علي بن الحسين (ع):<br>الإمام علي (ع):              |
|     | أناحيك ياسيدي كمايناجي العبد              | <br>الإمام علي (ع):                                |
| 97  | الذليل مولاه                              |                                                    |
|     | إنَّا نأمرصبياننا بتسبيح فاطمة (ع)        | الصادق(ع):                                         |
| ۸٧  | كها نأمرهم بالصلاة                        |                                                    |
| ٣.  | إنَّما الأعمال بالنيّات                   | النبي (ص):                                         |
| V°  | إنّها يفعل ذلك أهل الجفاء من الناس        | الامام على (ع):                                    |
|     | أنّه إنّماصارت التكبيرات في أوّل الصلاة   | الرضا (ع):                                         |
| 77  | سبعاً لأنّ أصل الصلاة                     |                                                    |
| ٥٩  | إنّه لوخشع قلبه لخشعت جوارحه              | النبي(ص):                                          |
|     | إنِّي كنت أُمهِّد لأبي فراشه فانتظره      | الصادق(ع):                                         |
| 9 8 | حتى يأتي                                  |                                                    |
|     | إنِّي لأكره للرجل أن أرى جبهته            | الإمام علي (ع):                                    |
| ٦٨  | جلحاء ليس فيها أثر السجود                 |                                                    |
|     | أوّل من سجد لله شكراً وأول من وضع         | في الخبر:                                          |

| مرار الصلاة | .i                                                               | 118                      |
|-------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 97          | وجهه على الأرض                                                   |                          |
| ٦٨          | أين السمة في الوجوه؟ أين أثر العبادة                             | علي بن الحسين (ع):       |
|             | ـبـ                                                              |                          |
| ٥٨          | بهم قام الكتاب وبه قاموا                                         | الإمام على (ع):          |
|             | بينها أميرالمؤمنين (ع)قاعدومعه                                   | الصادق(ع):               |
| 11          | ابنه محمَّد إذقال يأمحمَّد                                       |                          |
|             | ـتـ                                                              |                          |
| ٧٨          | التسليم علامة الأمن وتحليل الصلاة                                | الصادق(ع):               |
|             | <b>ـثـ</b>                                                       |                          |
| 7.          | ثلاث أوقات لا يحجب فيها الدعاء عن الله                           | الصادق (ع):              |
|             | -ح-                                                              |                          |
|             | حججت فمررت بالمدينة فأتيت قبررسول الله (ص)                       | في الحنبر:               |
| ٧٢          | فسلمت عليه                                                       |                          |
|             | _ <b></b>                                                        | .t *                     |
| 11          | دخلت العراق فرأيت واحداً يعاتب صاحبه                             | في الحنبر:<br>السرير م   |
| ٣٦          | دين بلاشكَ وهويى وعمل بلاسُمعةٍ ورياء                            | النبيّ (ص):              |
|             | - <b>)-</b>                                                      | ./ >   1.50              |
|             | رأیت رسول الله (ص)علی أعواد                                      | الإمام علي (ع):          |
| ۸۸          | هذاالمنبروهويقول                                                 | .(.). 11                 |
|             | رأيت رسول الله (ص) يقنت في صلاته                                 | الحسين(ع):               |
| ٧٣          | كلها وأنا يومئذِ ابن ستّ سنين                                    |                          |
| 4.4         | ۔ سے دور کی الگیار ہوئے ساک م                                    | الصادق(ع):               |
| 9 &         | سجدوجهي اللئيم لوجه رتي الكريم<br>السجودمنتهي العبادة من بني آدم | الصادق(ع):<br>الصادق(ع): |
| ٦٨          | السجود منتهي الغبادة من بيي ادم                                  | الطب دن رع) .            |

| 110 |                                         | فهرس الأحاديث ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|
|     | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |                                                    |
|     | شبّهها رسول الله (ص) بالحمَّة تكون      | الإمام علي (ع):                                    |
| 17  | على باب الرجل                           |                                                    |
| ١٤  | الشعرالباطل أوالظلم أوالكذب ينقض الوضوء | في الخبر:                                          |
|     | -ص-                                     |                                                    |
|     | الصحيح يصلّي قائماً وقعوداً ، المريض    | الباقر(ع):                                         |
| ۲۲  | يصلّي جالساً                            | C                                                  |
|     | -ع.                                     |                                                    |
|     | عظم الخالق في أنفسهم فصغرما دونه        | الإمام علي (ع):                                    |
| 44  | فيأعينهم                                | <b>.</b> . ,                                       |
| ٦٦  | على أن تعينوني بطول السجود              | النبي(ص):                                          |
|     | ـغ۔                                     | -                                                  |
|     | غني كلّ فقيروعزّ كلّ ذليل وقوة          | الإمام علي (ع):                                    |
| ٦.  | كلّ ضعيف                                | <b>.</b>                                           |
|     | ـفـ                                     |                                                    |
| 79  | فاعل الخيرخيرمنه                        | الإمام على (ع):                                    |
|     | فان قال فلم جعل التسليم تحليل الصلاة    | عن المعصوم (ع):                                    |
| VV  | ولم يجعل بدلها تكبيراً                  | <del>-</del> ·                                     |
|     |                                         |                                                    |

الإمام علي (ع). على كل ضعيف...

حف كل ضعيف...

الإمام علي (ع): فاعل الخيرخيرمنه عن المعصوم (ع): فان قال فلم جعل التسليم تحليل الصلاة ولم يجعل بدلها تكبيراً...

الإمام علي (ع): فتجلّى لهم سبحانه في كتابه من غيرأن يكونوا رأوه...

الصادق (ع): فعليك بالدعاء وأن تقول عقيب كلّ صلاة إللَّهمَّ صلّ...

الإمام علي (ع): فهم والجنة كمن قدرآهافهم فيهامنعمون...

|      | -ق-                                            |                    |
|------|------------------------------------------------|--------------------|
| 44   | قال رسول الله (ص) لاعمل إلّا بنيّة             | الإمام علي (ع):    |
|      | قدأعدوالكلّ حقّ باطلاً ولكلّ                   | الإمام علي (ع):    |
| ٥٨   | قائم مائلاً                                    |                    |
|      | القلب السليم الَّذي يلقى ربِّه وليس            | عن المعصوم (ع):    |
| ٣٦   | فيه أحدسواه                                    |                    |
|      | _                                              |                    |
|      | كان أميرا لمؤمنين (ع) يبرأ من القدريّة         | الصادق (ع):        |
| 77   | في كل ركعة                                     |                    |
|      | كان بين عيني عليّ بن الحسين السجّاد (ع) سجّادة | في الخبر:          |
| 77   | كأنها ركبة عين                                 |                    |
|      | كذبوافانّ دين الله عزّوجلّ أعزّمن              | الصادق (ع):        |
| 17   | أن يُرى في النوم                               |                    |
| ٤٠   | كلّ قائم في سواه معلول                         | الإمام علي (ع):    |
| ٦.   | كلّ قوي غيره ضعيف وكلّ مالك غيره مملوك         | الإمام علي (ع):    |
|      | ـلـ                                            |                    |
| ٦٧ . | لا إله إلَّا الله حقًّا حقًّا                  | علي بن الحسين (ع): |
|      | لاتقلن في ركوعكنّ وسجود كنّ أقل منّ            | الصادق(ع):         |
| 75   | ثلاث تسبيحات ٠٠٠                               |                    |
| 49   | لاصلاة إلّا بفاتحة الكتاب                      | النبي (ص):         |
| ٥٧   | لاصلاة لمن لم يُقم صُلبه                       | عن المعصوم (ع):    |
| 44   | لاعمل إلّا بنيّة ولاعبادة إلّا بيقين           | النبي(ص):          |
|      | لأنه تحليل الصلاة لأنّ الملك                   | الصادق(ع):         |
| ٧٧   | الموكّل الَّذي يكتب الحسنات                    |                    |

| هرس الأحاديث    |                                                | 114 —      |
|-----------------|------------------------------------------------|------------|
| ي الحبر:        | لا ينقض الوضوء إلّا النوم أو الحدث             | ١٤         |
| لصادق(ع):       | لمّاأمرالله عزّوجلّ هذه الآيات أن يهبطن        |            |
|                 | الى الأَرض                                     | ۸۹ .       |
| لنبي (ص):       | لمّا أن وسوس الشيطان إلى آدم (ع) دنا           |            |
|                 | من الشجرة                                      | ١٣         |
| لصادق(ع):       | ليس بين الايمان والكفر إلّا قلّة العقل         | 45         |
| لصادق (ع):      | ليس يعني أكثركم عملاً ولكن أصوبكم عملاً        | ٣٢         |
|                 | -م-                                            |            |
| الصادق(ع):      | ماأبرزعبدٌيده إلى الله العزيز الجبار           |            |
|                 | إلّا استحيى الله                               | VY         |
| الباقر(ع):      | مابين الحقّ والباطل إلّا قلّة العقل            | 4.5        |
| الصادق(ع):      | ما تروي هذه الناصبة                            | 71         |
| الصادق(ع):      | ماضعف بدنءتماقويت عليه النيّة                  | ٣٦         |
| الصادق(ع):      | ما عالج الناس شيئاً أشدَّ من التعقيب           | ۲۸         |
| عن المعصوم (ع): | ماعُبدالله بشيءٍ من التمجيد أفضل من            |            |
|                 | تسبيح فاطمة (ع)                                | ۸۷         |
| الإمام علي (ع): | مامن مسلم يتوضأ فيقول عند وضوئه                |            |
|                 | سبحانك اللَّهمِّ                               | ١٣         |
| الصادق(ع):      | مرّبالنبي (ص) رجل وهويعالج بعض حجراته<br>'     |            |
|                 | فقال له رسول الله (ص)                          | 77         |
| النبي(ص):       | من أدّى لله تعالى مكتوبةً فله في أثرها         |            |
|                 | دعوة مستجابة                                   | ٨٦         |
| عن المعصوم (ع): | من أراد الله بدأ بكم                           | ٥١         |
| الصادق(ع):      | من أراد أن يعلم ماله عندالله فلينظرما لله عنده | <b>\</b> • |

| الصلاة | أسرار                                          | 114             |
|--------|------------------------------------------------|-----------------|
| ۸٥     | من أصبح من أمتي وهمّه غير الله فليس من الله    | النبي (ص):      |
| ٧٣     | من ترك القنوت متعمداً فلا صلاة له              | الصادق(ع):      |
|        | من سبّح تسبيح فاطمة (ع) فقد ذكرالله            | عن المعصوم (ع): |
| ۸۷     | الذكرالكثير                                    |                 |
|        | من صلّى صلاة فريضةٍ وعقّب الى أُخرى فهو        | الصادق (ع):     |
| ۲۸     | ضيف الله                                       |                 |
| ٧٥     | من صلّى صلاة لم يصلِّ فيها عليَّ وعلى أهل بيتي | النبي(ص):       |
|        | من قرأ آية الكرسي عقيب كلّ فريضة تِولّى        | النبي(ص):       |
| ۸۷     | الله جلّ جلاله                                 |                 |
|        | ـنـ                                            |                 |
| ٣٣     | نيّة المؤمن خيرٌ من عمله                       | الصادق(ع):      |
|        | , <b></b>                                      |                 |
| ٧٢     | هذه ستّ خصال تحتاج الى ستّ خصال إذا أردت       | النبي(ص):       |
|        | -9-                                            |                 |
|        | وتأويل قولك السلام عليكم ورحمة الله            | الامام علي (ع): |
| VV     | وبركاته ترحم عن الله                           |                 |
| ٧٢     | وكانت مواضع سجوده (ع) كمبارك البعير            | في الحبر:       |
| 11     | وكمال توحيده الإخلاص له                        | الإمام علي (ع): |
| ۳٠     | وليكن لك في كلّ شيءنيّة حتى في النوم والأكل    | النبي(ص):       |
|        | وما جالس هذا القرآن أحد إلّا قام               | الإمام علي (ع)  |
| ٥٨     | عنه بزيادة                                     |                 |
|        | -ي-                                            |                 |
|        | ياحفص إنّها والله النخلة التي قال الله         | الصادق(ع):      |
| ٦٨     | عزّوجلّ لمريم (ع)                              |                 |

| 119 |                                      | فهرس الأحاديث ـــــــــــ |
|-----|--------------------------------------|---------------------------|
| ۹۳  | ياسعيد أفزعت هذاالتسبيح الأعظم       | على بن الحسين (ع):        |
| 77  | يا عبدالله أعنا بطول السجود          | "<br>النبي(ص):            |
|     | يامحمَّدائتني باناءٍ فيه ماء أتوضَّأ | <br>الإمام على (ع):       |
| ١٢  | منه للصلاة                           | <u> </u>                  |
| ٧٣  | يامحمَّد إذاما أنعمت عليك فسمّ باسمي | حدیث قدسی:                |
| ۲۳  | يا هذا أتعرف تأويل الصلاة            |                           |

•



## فهرس المحتويات

## المدخل

٤

الدليل العقلي على وجود السرّ للعبادة

الدليل النقلي على ذلك

|     | الفاتحة                                       |
|-----|-----------------------------------------------|
|     | في أسرار مقدّمات الصلاة                       |
| 11  | رواية البرقي في الطهارة                       |
| 14  | فقه الحديث                                    |
| 14  | حديث نبويّ في سرّ الوضوء                      |
| 18  | فقه الحديث                                    |
| 17  | رواية ابن أُذينة وفقهها                       |
| 1   | أسرار الطهارة الترابية                        |
| 1.4 | سرّ لزوم الطهارة عن الخبث                     |
| ١٨  | سرّ الوقت واستقبال القبلة                     |
| **  | الصلة الأُولى: في أسرار التكبيرات الافتتاحيّة |
| v   | ر شار د الشالك الم                            |

| أسرار الصلاة |                                              |
|--------------|----------------------------------------------|
| Y            | فقه الحديث                                   |
| <b>70</b>    | الجهات المُلكيّة للتكبيرات السبع             |
| <b>/٦</b>    | السبب التشريعي للتكبيرات السبع               |
| <b>۲</b> ٩   | الصلة الثانية: في سرّ النيّة                 |
| <b>۲</b> ٩   | بيان المراد من النيّة                        |
| ۳۰           | الوجه في تثليث العبادة والعبّاد              |
| ۳۱           | هل قصد سوى الله مبطلٌ للصلاة؟                |
| ٣٣           | معنى «نيّة المرء خير من عمله»                |
| ٣٣           | سرّ كون نيّة الكافر شرّاً من عمله            |
| <b>~</b> £   | رواية حذيفة بن اليمان في الإخلاص             |
| 70           | القلب السليم وبيان معناه                     |
| <b>~1</b>    | الصلة الثالثة: في سرّ القراءة                |
| <b>~</b> 4   | الشاهد على أنّ المقروء له سرّ                |
| ٤٠           | أسرار سورة الحمد                             |
| ٤٥           | أنحاء النجوى                                 |
| ٤٦           | أسرار السورة بعد الحمد                       |
| ٤٧           | ماورد في شأن سورة التوحيد                    |
| ٤٧           | معنى التعمّق والمتعمّقون                     |
| ٥.           | ماورد في شأن سورة القدر                      |
| o \          | القراءة في غير الأوليين وأسرارها             |
| 00           | الصلة الرابعة: في سرّ القيام والركوع والسجود |
| 00           | نبذٌ من حديث المعراج                         |
| ٥٦           | سرّ القيام                                   |
| ٥٩           | أسرار الركوع والسجود                         |

| 74  | الميزبين الركوع والسجود                           |
|-----|---------------------------------------------------|
| 78  | الإهتمام بالسجود والاعتداد به                     |
| 77  | الحتّ على طول السحود وسرّه                        |
| ٧٢  | الصلة الخامسة: في سرّ القنوت و التشهّد والتسليم و |
| ٧٣  | سر الاهتمام بالقنوت                               |
| ٧٤  | تأويل التشهد وكيفية الجلوس فيه                    |
| ٧٥  | سر التصلية على أهل البيت في التشهد                |
| Vo  | تأويل أدب القيام <i>من</i> السجدة                 |
| ٧٦  | الذكر حال القيام من الجلوس و سرّه                 |
| VV  | أسرار التسليم                                     |
|     | 1-                                                |
|     | الخاتمة                                           |
|     | في أسرار تعقيبات الصلاة                           |
| ۸۳  | سر احتفاء الصلاة بالدعاء أولاً وآخراً             |
| 10  | عدم تعيين أمد خاص للتعقيب                         |
| AV  | فضل التكبيرات وسرتكرارها                          |
| .\\ | تسبيح الزهراء عليها السلام وفضله                  |
| ۸۸. | فضل قراءة آية الكرسي بعد الصلاة                   |
| ١.  | أدعية مأثورة وأسرارها                             |
| 11  | سجدة الشكر فضلها وتأويلها                         |
| 14  | التسبيح الأعظم وتأثيره                            |
| 3 / | مَن تأسَّىٰ بالمعصومين عليهم السلام في طول السجود |
| "\\ | كون صلاة الجمعة مصداقاً كاملاً للذكر              |
| ٦٨. | الحتّ على الاهتمام بأمر الصلاة                    |
|     | 1                                                 |

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 37/              |
|----------------------------------------|------------------|
|                                        | الفهارس          |
| 1.1                                    | ١ ـ فهرس الآيات  |
| 111                                    | ٢- فهرس الأحاديث |

٣ـ فهرس المحتويات

111